@

S

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online)

Kedudukan Khaliq — Makhluq dalam Aqidah ASWAJA

Serly Eka Wahyuningtyas', Mu’minatut Towafiah?, Annisa Rahma Maulida Attaromi®

L.23Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri Bojonegoro

Email: serlyekawahyvu@gmail.com

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received January 04, 2025
Revised January 09, 2025
Accepted January 11, 2025

Keywords:

Khalig, Creatures, Aswaja
Creed, Essence, Majaz

This article discusses the concept of the position of the Creator and
creatures in Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja), especially in
theological and linguistic contexts, as well as its practical implications
in life. This study is motivated by the emergence of various
misunderstandings in society, especially regarding the assessment of
the virtues of the Prophet Muhammad (peace be upon him). Which is
often considered excessive to the point of being accused of polytheism.
Through a literature study approach from books and various articles,
other journals to clarify the position of the Creator and creatures. The
discussion focuses on the concept of nature and majaz in Arabic as an
important instrument for understanding the verses of the Qur'an and
the wording of shalawat which outwardly has the potential to resemble
Allah with creatures or vice versa. The results of the study show that
understanding majaz, including majaz 'aqli, is key to maintaining the
purity of the Aswaja faith, while also explaining that forms of respect
for the Prophet Muhammad (peace be upon him). And the practice of
reciting shalawat such as Nariyah and Shalawat Fatih cannot be
categorized as shirk.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

[oXolel

Article history:

Received January 04, 2025
Revised January 09, 2025
Accepted January 11, 2025

Kata Kunci:

Khaliq, Makhluk, Akidah
Aswaja, Hakikat, Majaz

Artikel ini membahas mengenai konsep kedudukan kholiq dan
makhluk dalam Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja), khususnya dalam
konteks teologis, linguistic, serta implikasi praktiknya dalam
kehidupan. Kajian ini dilatarbelakangi oleh munculnya berbagai
kesalahpahaman dalam masyarakat, terutama terkait penilaian
terhadap keutamaan Rasulullah SAW. Yang sering dianggap
berlebihan hingga dituduh mendekati kemusyrikan. Melalui
pendekatan studi kepustakaan dari kitab dan berbagai artikel, jurnal
lain guna memperjelas kedudukan Kholiq, dan makhluq. Pembahasan
difokuskan pada konsep hakikat dan majaz dalam Bahasa Arab sebagai
instrument penting untuk memahami ayat-ayat Alqur’an dan redaksi
shalawat yang secara lahiriah berpotensi menyerupai Allah dengan
makhluk atau sebaliknya. Hasil kajian menunjukkan bahwa
pemahaman majaz, termasuk majaz ‘aqli, menjadi kunci untuk
menjaga kemurnian akidah Aswaja, sekaligus menjelaskan bahwa
bentuk-bentuk penghormatan kepada Rasulullah SAW. Dan praktik
pembacaan sholawat seperti Nariyah dan Sholawat Fatih tidak dapat
dikategorikan sebagai syirik.

1684 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:serlyekawahyu@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
sz Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) A

This is an open access article under the CC BY-SA license.

©00]

Corresponding Author:

Serly Eka Wahyuningtyas

Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Griri Bojonegoro
Email: serlyekawahyu@gmail.com

PENDAHULUAN

Dalam ajaran Ahlusunnah wal Jamaah, sangat penting bagi kita untuk memahami
perbedaan antara Allah sebagai Sang pencipta (Khaliq) dan segala sesuatu yang diciptakan-
Nya (Makhluq), karena mencampur adukkan keduannya bisa menjerumuskan seseorang ke
dalam kekufuran. Namun, dalam praktiknya sering terjadi kesalahpahaman saat membahas
Rasulullah SAW, yang memang memiliki kedudukan paling mulia dan istimewa diantara
seluruh manusia. Sebagian orang terkadang terlalu cepat menghakimi atau menuduh sesama
muslim telah menyembah Nabi, hanya karena mereka memberikan penghormatan yang sangat
tinggi, padahal rasa hormat tersebut sama sekali tidak bermaksud menyejajarkan Nabi dengan
Tuhan. Tuduhan yang terburu-buru ini biasannya muncul karena kurangnya pemahaman
mendalam, sehingga rasa cinta dan pengagungan yang tulus kepada Nabi justru disalah artikan
sebagai tindakan melampau batas, padahal menjaga kemuliaan Nabi adalah bagian dari iman
selama tetap menyakini bahwa beliau adalah hamba dan utusan Allah.

Ahlussunnah wal Jamaah memberikan tuntunan yang sangat jelas mengenai perbedaan
sifat antara Allah sebagai Tuhan dan Nabi Muhammad sebagai utusan-Nya, agar umat Islam
tidak keliru dalam menempatkan rasa cinta mereka. Kita diajarkan bahwa mencintai,
menghormati, dan meneladani Rasulullah adalah ibadah yang sangat mulia, bahkan semakin
besar rasa cinta kita kepada beliau, maka semakin sempurna pula iman kita sebagai seorang
muslim. Namun, ada batasan penting yang diingatkan melalui hadits agar kita tidak memuji
Nabi secara berlebihan seperti kaum Nasrani memuja Nabi [sa hingga menganggapnya sebagai
Tuhan, yang artinya kita dilarang memberikan hak-hak ketuhanan kepada Nabi Muhammad
meskipun beliau adalah manusia yang paling istimewa. Jadi, maksud dari peringatan tersebut
bukanlah untuk membatasi kita dalam memuliakan beliau, melainkan untuk menjaga agar rasa
kagum dan hormat yang luar biasa itu tetap berada pada jalurnya, yaitu mengakui beliau
sebagai hamba Allah dan Rasul-Nya yang paling agung tanpa sedikit pun menyamakannya
dengan kedudukan Allah Sang Maha Pencipta.(Andre Bahrudin et al., 2022)

Al-Qur’an adalah pedoman hidup bagi umat Islam yang diturunkan dalam bahasa Arab,
sehingga untuk memahaminya secara mendalam, seseorang perlu menguasai bahasa tersebut
beserta ilmu-ilmu pendukung lainnya agar tidak salah dalam menafsirkan pesan-pesan
universal seperti ketauhidan, hukum, dan akhlak. Di dalam Al-Qur’an, gaya penyampaian
pesannya sangat beragam, ada yang menggunakan makna langsung atau asli yang disebut
hakikat, dan ada pula yang menggunakan bahasa kiasan atau metafora yang disebut majaz. Jika
makna hakikat adalah makna dasar sebuah kata yang sudah jelas dan disepakati semua orang,
maka makna majaz sering kali menjadi bahan diskusi di kalangan ulama karena kata tersebut
digunakan bukan untuk arti sebenarnya, melainkan untuk menggambarkan suatu sifat. Sebagai

1685 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:serlyekawahyu@gmail.com

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer

e Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) aH

contoh, kata "singa" secara hakikat adalah nama hewan buas, namun jika digunakan untuk
menyebut seorang pejuang yang gagah berani, maka kata tersebut berubah menjadi majaz
karena ada kesamaan sifat keberanian di antara keduanya, dan memahami perbedaan cara tutur
seperti inilah yang sangat penting agar kita bisa menangkap maksud sebenarnya dari ayat-ayat
Allah.

Memahami perbedaan antara makna asli (hakikat) dan makna kiasan (majaz) sangatlah
penting, terutama saat kita mempelajari ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang Allah agar
kita tidak salah dalam memahami sifat-sifat-Nya. Dalam akidah Ahlussunnah wal Jama'ah, kita
wajib meyakini bahwa Allah itu Maha Suci dan sama sekali tidak serupa dengan makhluk-Nya,
sehingga ketika menemukan ayat yang menyebutkan kata seperti "tangan Allah" atau "wajah
Allah", para ulama menggunakan ilmu bahasa ini untuk menjelaskan bahwa kata-kata tersebut
tidak boleh diartikan secara harfiah seperti anggota tubuh manusia. Dengan bantuan konsep
majaz, kita bisa memahami bahwa istilah-istilah tersebut memiliki makna mulia yang sesuai
dengan keagungan Allah tanpa membayangkan Allah berbentuk seperti makhluk, sementara
makna asli atau hakikat tetap digunakan untuk hal-hal nyata terkait aturan hukum atau alam
semesta yang tidak merusak akidah. Jadi, belajar tentang hakikat dan majaz bukan hanya soal
urusan tata bahasa saja, melainkan cara bagi kita untuk menjaga kemurnian iman agar tetap
yakin bahwa Allah itu berbeda mutlak dari ciptaan-Nya dan tetap memuliakan kedudukan-Nya
sebagai Sang Pencipta yang Maha Suci.

METODE PENELITIAN

Artikel ini diambil dari sebuah penelitian yang menggunakan metode kualitatif dengan
fokus pada studi kepustakaan (library research). Pendekatan ini menempatkan berbagai
literatur sebagai sumber utama untuk menggali data serta informasi yang sesuai dengan topik
kajian. Penelitian kepustakaan merupakan proses penelaahan terhadap bahan-bahan pustaka
yang dijadikan rujukan utama dalam memahami permasalahan penelitian. Dalam kajian ini,
rujukan pokok yang digunakan adalah kitab islam Ahlusunnah wal Jamaah An-Nahdliyah
Terapan yang disusun oleh Tim Aswaja Center Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri
Bojonegoro dan dari artikel, jurnal lain yang terpublikasi 5 tahun terakhir.

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Pengertian Kedudukan Khaliq dan Makhluk
Allah sebagai Khaliq adalah satu-satunya Sang Pencipta yang memiliki kekuasaan

mutlak atas segala sesuatu di alam semesta ini, di mana Dialah yang menentukan nasib
setiap makhluk, memberikan manfaat, serta melindungi kita dari bahaya atau madharat.
Hanya Allah yang memiliki sifat Maha Menghidupkan dan Maha Mematikan, dan perlu
kita yakini sepenuhnya bahwa tidak ada satu pun makhluk di dunia ini yang bisa
menandingi, menyamai, atau bahkan sekadar menyerupai keagungan dan sifat-sifat-Nya.
Sementara itu, manusia dan seluruh isi alam ini hanyalah makhluk atau hamba yang sangat
terbatas dan memiliki banyak kekurangan, sehingga kita sama sekali tidak memiliki
kemampuan untuk melakukan hal-hal luar biasa yang hanya bisa dilakukan oleh Allah.

1686 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
sz Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) A

Perbedaan yang sangat tegas ini menunjukkan bahwa betapapun hebatnya seorang
makhluk, ia tetaplah ciptaan yang bergantung sepenuhnya kepada Allah, sedangkan Allah
adalah Tuhan yang Maha Berdiri Sendiri dan suci dari segala bentuk kemiripan dengan
makhluk-Nya.

Mencampuradukkan kedudukan antara Allah sebagai Sang Pencipta dan kita sebagai
makhluk sangatlah berbahaya karena bisa menjerumuskan seseorang ke dalam dosa syirik
atau bahkan kekufuran. Sebagai contoh, jika seseorang meyakini bahwa ada manusia atau
benda yang memiliki kekuatan hebat untuk mendatangkan keberuntungan atau bahaya
secara mandiri tanpa bantuan dan izin dari Allah, maka orang tersebut telah terjatuh ke
dalam kesyirikan karena menyamakan kekuatan makhluk dengan kuasa Tuhan.
Sebaliknya, kita juga tidak boleh merendahkan posisi Allah dengan menyamakannya
seperti makhluk yang lemah, misalnya dengan menganggap bahwa Allah tidak mampu
menolong hamba-Nya atau tidak memiliki kuasa atas segala sesuatu, karena keyakinan
semacam itu benar-benar merusak iman dan bisa menyebabkan seseorang dianggap keluar
dari ajaran Islam. Oleh karena itu, kita harus sangat hati-hati dalam menjaga batas
keyakinan kita, yaitu dengan tetap memuliakan Allah sebagai satu-satunya pemilik
kekuatan mutlak dan melihat makhluk sebagai hamba yang kekuatannya hanyalah titipan
serta pemberian dari kasih sayang Allah semata.

Nabi Muhammad SAW adalah pribadi yang sangat luar biasa agung, penuh dengan
kemuliaan, dan dibekali dengan berbagai mukjizat hebat yang melampaui kemampuan
manusia biasa pada umumnya. Karena keistimewaan beliau yang begitu besar, sebenarnya
sangat rawan bagi manusia untuk salah paham dan menganggap beliau memiliki sifat
ketuhanan, seperti menganggapnya sebagai Tuhan, anak Tuhan, atau jelmaan Tuhan,
sebagaimana kesalahan yang terjadi pada umat-umat terdahulu. Oleh karena itu, Allah
SWT dengan sengaja menegaskan berkali-kali di dalam Al-Qur’an bahwa Rasulullah
adalah seorang manusia dan makhluk ciptaan-Nya agar umat Islam memiliki batas yang
jelas dalam berakidah. Penegasan ini bertujuan untuk menjaga kemurnian iman kita,
sehingga meskipun kita sangat mencintai dan memuliakan beliau setinggi langit, kita tetap
sadar bahwa beliau adalah hamba Allah dan utusan-Nya, bukan sosok yang memiliki
kedudukan yang sama dengan Sang Pencipta atau Khaliq.

B. Nabi Muhammad SAW. Adalah Makhluq, Namun Tidak Seperti Makhluk Lainnya
Memahami perbedaan yang sangat jelas antara kedudukan Allah sebagai Sang

Pencipta dan posisi kita sebagai makhluk adalah hal yang paling mendasar dalam
beragama, karena batasan inilah yang membedakan antara keimanan yang lurus dan
kekufuran. Menurut keyakinan Ahlussunnah wal Jamaah, kita harus benar-benar menjaga
kemurnian tauhid dengan tidak menyamakan sifat-sifat Tuhan dengan keterbatasan
manusia, karena mencampuradukkan keduanya atau menganggap makhluk memiliki
kuasa yang sama dengan Allah bisa menyebabkan seseorang terjerumus ke dalam
kekafiran. Oleh karena itu, menjaga batas ini bukan sekadar urusan teori, melainkan bentuk
penjagaan terhadap kesucian iman kita agar tidak terjebak dalam keyakinan yang salah
yang justru bisa merusak seluruh amal ibadah kita di hadapan Allah.

1687 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
sz Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) A

Dalam kehidupan beragama, sangat penting bagi kita untuk memahami bahwa
setiap kedudukan memiliki hak dan batasannya masing-masing, namun sering kali muncul
persoalan ketika membahas kemuliaan Nabi Muhammad SAW yang memang memiliki
sifat-sifat jauh di atas manusia biasa. Karena kurangnya pemahaman yang mendalam,
keterbatasan cara berpikir, atau sudut pandang yang terlalu sempit, sebagian orang menjadi
bingung dan terjebak dalam prasangka buruk terhadap sesama muslim. Hal ini sangat
disayangkan karena ketidaktahuan tersebut membuat mereka mudah melontarkan tuduhan
kafir atau menganggap orang lain telah keluar dari Islam, hanya karena mereka mengira
bahwa penghormatan tinggi kepada Rasulullah telah melampaui batas dan
menyamakannya dengan kedudukan Allah. Padahal, tuduhan berat seperti itu sering kali
hanya didasari oleh kesalahpahaman dalam mengartikan rasa cinta yang besar, yang
sebenarnya tetap menempatkan Nabi sebagai utusan Allah dan tidak bermaksud sedikit
pun untuk mencampuradukkan posisi Sang Pencipta dengan makhluk-Nya.

Dalam menjalankan ajaran agama, kita harus memahami bahwa Allah sebagai
Pencipta dan Nabi Muhammad sebagai manusia memiliki hak serta kedudukan yang
berbeda, namun sering kali muncul perdebatan karena keistimewaan luar biasa yang
dimiliki Rasulullah dibandingkan manusia pada umumnya. Karena kurangnya pemahaman
yang luas atau cara berpikir yang terlalu kaku, sebagian orang merasa bingung dan mudah
terjebak dalam prasangka buruk saat melihat sesama muslim sangat memuliakan Nabi
mereka. Hal ini akhirnya menyebabkan munculnya sikap keras yang mudah menuduh
orang lain kafir atau menganggap mereka telah keluar dari Islam, hanya karena disangka
telah menyembah Nabi atau menyejajarkannya dengan kekuasaan Allah. Padahal, tuduhan
yang sangat berat tersebut biasanya muncul dari pandangan yang sempit, di mana rasa
cinta dan rasa hormat yang mendalam kepada Rasulullah disalahpahami sebagai tindakan
mencampuradukkan antara kedudukan Tuhan dan hamba-Nya, padahal sebenarnya
memuliakan Nabi adalah bagian dari iman selama tetap meyakini beliau adalah utusan
Allah.

Ahlussunnah wal Jamaah dengan jelas memahami apa yang menjadi kewajiban
Allah dan apa yang menjadi kewajiban Rasul-Nya. Mereka juga mengetahui hak-hak
eksklusif Allah dan hak-hak eksklusif Rasul-Nya, tanpa melampaui batas atau menyembah
hingga menisbahkan sifat-sifat ilahi kepada Nabi Muhammad.

Kelompok Ahlussunnah wal Jamaah memiliki pemahaman yang sangat rapi dan
jelas dalam membedakan mana hal-hal yang menjadi hak mutlak milik Allah dan mana
yang menjadi tugas serta kehormatan bagi Rasulullah SAW. Mereka sangat teliti dalam
menjaga batasan agar rasa cinta yang besar kepada Nabi Muhammad tidak sampai
membuat mereka kebablasan hingga menganggap Nabi memiliki kekuatan seperti Tuhan
atau memberikan hak-hak ketuhanan kepada beliau. Dengan prinsip ini, umat Islam tetap
bisa memuliakan dan menaati perintah Rasul-Nya dengan setinggi-tingginya tanpa harus
terjatuh ke dalam kesalahan fatal yaitu menyembah sesama makhluk, karena mereka tetap
meyakini bahwa segala kehebatan Nabi adalah pemberian dari Allah dan tidak ada sedikit
pun sifat ilahi yang menempel pada diri beliau.

Penting bagi kita untuk memahami bahwa meskipun Nabi Muhammad SAW
adalah seorang makhluk ciptaan Allah, beliau bukanlah manusia biasa seperti kita karena

1688 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
sz Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) A

memiliki kemuliaan yang jauh melampaui seluruh alam semesta. Penegasan ini sangat
diperlukan agar tidak terjadi kesalahpahaman dalam memandang perbedaan antara Sang
Pencipta dan ciptaan-Nya, seperti yang sering terjadi pada kelompok tertentu yang
cenderung bersikap terlalu kaku hingga melarang pemberian pujian yang tinggi kepada
beliau. Karena pandangan yang kurang luas tersebut, mereka sering kali dengan mudah
menjatuhkan vonis bersalah atau menganggap keliru orang-orang yang gemar membaca
Kasidah Burdah atau kitab-kitab sanjungan lainnya yang berisi ungkapan cinta mendalam
kepada Rasulullah. Padahal, memuji Nabi dengan bahasa yang indah dan penuh
pengagungan adalah bentuk rasa syukur dan kecintaan yang tulus, asalkan kita tetap
memegang keyakinan bahwa beliau adalah hamba dan utusan Allah yang paling istimewa,
bukan Tuhan yang patut disembah.

Meskipun Nabi Muhammad SAW adalah seorang makhluk, kita harus memahami
bahwa beliau sangat berbeda dari manusia pada umumnya karena Allah telah memberikan
begitu banyak keistimewaan dan mukjizat yang tidak dimiliki oleh siapa pun. Tidak
dibenarkan jika kita menganggap beliau hanya manusia biasa yang sama persis dengan
kita tanpa ada kelebihan apa-apa, karena sikap meremehkan seperti itu justru menunjukkan
kurangnya rasa hormat terhadap kedudukan agung yang telah Allah berikan kepada beliau
sebagai utusan-Nya yang paling mulia.

Pengagungan terhadap Rasulullah SAW, dengan tanpa memberinya sifat-sifat
Tuhan bukan merupakan bagian dari kekufuran, bahkan hal itu merupakan seagung-agung
ketaatan dan taqarrub. Ini pun juga berlaku bagi orang-orang yang telah diagungkan Allah,
seperti para Nabi, para Rasul, para malaikat, para syuhada' dan orang-orang yang shalih.
Allah berfirman:

B3V Ga e 1 55206 il L W) AaSY) A&T a5 % e A R 58 0 A B g Gl
o BN N o® (0Rumo (L
@ 30 O3 1348805

"Demikianlah (perintah Allah). dan barangsiapa mengagungkan apa-apa yang terhormat
di sisi Allah, maka itu adalah lebih baik baginya di sisi Tuhannya". (QS. Al Hajj: 30)

C. Kalam Hakikat dan Majas
Makna hakikat secara sederhana berarti menggunakan suatu kata sesuai dengan arti

aslinya atau arti sebenarnya sejak kata itu pertama kali diciptakan. Sebagai contoh, ketika
kita menyebut kata "singa", maka makna hakikatnya adalah seekor hewan buas yang hidup
di hutan, memiliki taring yang tajam, kuku yang runcing, dan dikenal sebagai raja hutan.
Jadi, jika seseorang bercerita bahwa ia baru saja melihat seekor singa saat sedang berada
di hutan, dan yang ia maksud memang benar-benar hewan liar tersebut, maka orang itu
sedang menggunakan bahasa dalam bentuk hakikat. Memahami makna hakikat ini sangat
penting agar kita tidak salah paham dalam menangkap sebuah informasi, karena kata
tersebut digunakan secara langsung untuk menunjukkan benda atau makhluk yang nyata
sesuai dengan kamus atau pengertian dasar yang diketahui semua orang tanpa ada maksud
kiasan sedikit pun.

Majaz atau kiasan adalah penggunaan kata yang tidak dimaksudkan untuk arti
aslinya, melainkan untuk menggambarkan sesuatu yang lain berdasarkan tanda-tanda atau

1689 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
sz Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) A

keadaan tertentu yang menyertainya. Kita bisa mengetahui sebuah kalimat itu bermakna
majaz ketika ada petunjuk yang jelas bahwa si pembicara tidak mungkin bermaksud
menggunakan arti kata yang sebenarnya. Sebagai contoh, jika ada seseorang yang berkata,
"Saya melihat seekor singa sedang berbicara di atas podium," maka akal sehat kita akan
langsung memahami bahwa kata "singa" di situ bukan berarti hewan buas yang tinggal di
hutan, karena tidak mungkin seekor binatang bisa naik podium dan berbicara. Oleh karena
itu, kita secara otomatis menangkap bahwa yang dimaksud dengan "singa" adalah seorang
manusia yang sangat pemberani, tegas, dan memiliki karakter kuat seperti singa saat
sedang berpidato. Jadi, majaz digunakan untuk memperindah bahasa atau memberikan
penekanan sifat pada seseorang dengan meminjam istilah dari benda atau makhluk lain
yang memiliki kesamaan sifat tersebut.

Konsep majaz ini dipakai dalam perkataan kita sehari-hari, bahkan al-qur'an pun
redaksina juga terkadang memakai konsep majaz. Misalnya, Allah Ta'ala berirman :

T D il 58 ) 3 i
"pada hari yang menjadikan anak-anak beruban (Qs. Al-Muzamil: 17)"

Dalam memahami ayat Al-Qur'an yang menyebutkan bahwa hari kiamat bisa
membuat anak-anak beruban, kita perlu menggunakan ilmu kiasan atau majaz agar tidak
salah paham. Secara nyata, tentu saja hanya Allah yang memiliki kuasa untuk mengubah
warna rambut seseorang, bukan hari kiamat itu sendiri yang melakukannya. Namun, dalam
bahasa Arab, diperbolehkan menghubungkan suatu perbuatan kepada waktu atau keadaan
tertentu jika ada kaitan yang sangat kuat. Jadi, maksud dari ayat tersebut adalah untuk
menggambarkan betapa dahsyat dan mengerikannya suasana hari kiamat, sehingga
diibaratkan saking takutnya seseorang, anak kecil pun bisa langsung terlihat tua dan
beruban. Penggunaan gaya bahasa ini sangat penting dipahami agar kita bisa menangkap
kesan mendalam tentang kehebatan peristiwa kiamat tanpa melupakan bahwa Allah-lah
penentu segala kejadian yang sebenarnya.

Dalam kehidupan sehari-hari, kita sering menggunakan bahasa kiasan tanpa
menyadarinya, seperti saat berkata, "Obat ini manjur menyembuhkan penyakit saya," atau
"Makanan ini benar-benar mengenyangkan." Ucapan seperti ini tidak lantas membuat
seseorang menjadi kafir atau dianggap menyekutukan Allah, meskipun secara hakikat
hanya Allah-lah yang mampu menyembuhkan dan memberikan rasa kenyang. Hal ini
dianggap wajar karena dalam keyakinan hatinya, orang tersebut tetap beriman bahwa obat,
makanan, atau api hanyalah perantara saja, sedangkan penentu hasil akhirnya tetaplah
Allah SWT. Jadi, ungkapan tersebut hanyalah cara berbicara untuk menjelaskan sebab-
akibat yang tampak di mata manusia, asalkan keyakinan di dalam hati tidak berubah bahwa
segala kekuatan dan manfaat itu sebenarnya datang dari Allah.

D. Redaksi-redaksi Sholawat yang Menggunakan Majaz
1. Majaz 'Aqli dalam Shalawat Nariyah

1690 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer

S

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) aH

Shalawat Nariyah adalah salah satu bacaan shalawat yang sudah sangat populer
dan akrab di telinga warga Nahdliyin. Berdasarkan pengalaman para ulama dan umat
Islam yang sudah membuktikannya berkali-kali, membaca shalawat ini dengan jumlah
hitungan tertentu dipercaya menjadi wasilah atau perantara agar keinginan dan cita-cita
kita dikabulkan oleh Allah SWT. Selain untuk memohon hajat, shalawat ini juga sering
diamalkan sebagai doa untuk memohon perlindungan agar dijauhkan dari berbagai
masalah atau hal-hal buruk yang tidak kita inginkan dalam hidup.

Untuk mengetahui manfaat atau khasiat dari bacaan wirid tertentu sebenarnya
tidak selalu harus mencari dalil tertulisnya, sama halnya seperti kita mengetahui bahwa
makanan atau minuman tertentu bermanfaat bagi kesehatan tubuh kita. Pengetahuan
semacam ini biasanya didapat berdasarkan pengalaman nyata yang dirasakan langsung
dan diwariskan secara turun-temurun dari generasi ke generasi melalui pengamatan
yang berulang-ulang. Begitu juga dengan khasiat membaca Shalawat Nariyah, di mana
keyakinan akan manfaatnya muncul dari bukti nyata atau pengalaman spiritual yang
dialami oleh banyak orang (tajribah) yang telah mengamalkannya dengan tulus. Jadi,
meskipun tidak ada teks khusus yang memerintahkannya dalam jumlah tertentu, hasil
positif yang dirasakan oleh para ulama dan umat terdahulu sudah cukup menjadi alasan
bagi kita untuk menjadikannya sebagai sarana doa guna mendekatkan diri kepada Allah
dan memohon pertolongan-Nya.

Sebagian kelompok salafi menganggap bahwa membaca dan mengemalkan
shalawat ini dapat menyebabkan syirik, sebab dalam shalawat ini terdapat lafal 4 yang
berarti sebab beliau (Muhammad). Dalam shalawat ini dijelaskan bahwa kesulitan,
kesusahan, hajat, dan husnul khatimah, semuanya sebab Nabi Muhammad.

Pengarang shalawat ini menggunakan metode majaz 'aqli dalam menyusun
shalawat ini. Penyebut lafal 42 dalam shalawat ini bukan berarti Nabi Muhammad SAW
adalah penyebab hakiki terealisasinya hal-hal diatas. Semua umat islam tentu meyakini
bahwasannya Allah penyebab hakiki hal-hal diatas, namun karena Nabi Muhammad
SAW adalah orang yang diutus Allah untuk mengenalkan umat manusia kepada Allah,
menunjukkan cara beribadah dan memohon kepada-Nya, yang mana hal inilah yang
menyebabkan terkabulnya permohonan dan husnul khatimah, maka secara ungkapan
bahasa boleh-boleh saja apabila "sebab" ini dinisbatkan kepada Nabi Muhammad.
Penisbatan ini hanya majaz, bukan hakiki, sehingga pembacanya tidak dihukumi syirik.

Majaz 'Aqli dalam Shalawat Fatih
Shalawat ini dibuat oleh Syaikh Muhammad Syamsudin Ibn Abi al-Hasan al-

Bakri, seorang tokoh keturunan Abu Bakar al-Shiddiq. Dalam kita Afdhal al-Shalawat
'ala sayyid al-saddat, syaikh Yusuf al-Nabhani menamai shalawat ini dengan nama
shalawat al-Fatih.

Dalam redaksi shalawat ini, Syaikh Muhammad al-Bakri megatakan Gl Lel =3l
yang terjemah tekstualnya adalah Muhammad sang pembuka segala yang tertutup. Cara
memahami shalawat ini sama dengan cara memahami shalawat Nariyah, yaitu
pengarang shalawat ini menggunakan majaz 'aqli. Yang membuka pada hakikatnya
adalah Allah Ta'ala, namun karena semuanya itu lewat perantara Nabi Muhammad

1691 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer
e Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

SAW maka secara bahasa boleh saja perbuatan membuka itu dinisbahkan kepada Nabi
Muhammad SAW secara majaz.

KESIMPULAN

Memahami perbedaan antara Allah sebagai Sang Pencipta (Khaliq) dan segala sesuatu di
dunia ini sebagai makhluk sangatlah penting, karena jika kita menyamakan sifat keduanya,
iman kita bisa rusak atau bahkan jatuh ke dalam kekufuran. Kita tidak boleh menganggap Allah
memiliki kelemahan seperti makhluk, misalnya sakit atau tidak berdaya, dan sebaliknya kita
juga dilarang menganggap makhluk memiliki kekuatan mandiri untuk mendatangkan manfaat
atau bahaya tanpa bantuan dari Allah sama sekali. Penting juga untuk disadari bahwa sikap
hormat atau mengagungkan sesuatu, seperti mencium tangan ulama, menghormati bendera,
atau mencium Al-Qur'an, tidak bisa langsung dianggap sebagai ibadah yang menyekutukan
Tuhan, karena menghormati adalah bentuk sopan santun sedangkan ibadah adalah bentuk
penyembahan yang hanya ditujukan kepada Allah. Oleh karena itu, jika kita menemukan ayat
suci atau hadis yang secara bahasa seolah-olah menyamakan Allah dengan makhluk, kita harus
paham bahwa kemiripan itu hanya pada istilah katanya saja, sedangkan makna dan hakikat
aslinya tetaplah jauh berbeda karena Allah tidak ada bandingannya dengan apa pun.

DAFTAR PUSTAKA

Andre Bahrudin, Nyimas Anisah, Dwi Noviani, & Sukriadi. (2022). Hakikat Dan Majaz Dalam
Al-Quran.  Symfonia: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(2), 137-150.
https://doi.org/10.53649/symfonia.v2i2.23

Sayid Muhammad bin Alawi Al-Maliki. (2011). Kedudukan Sang Khaliq dan Makhlugq.
Mutakorij Assunniyah. https://mutakhorij-
assunniyyah.blogspot.com/2011/03/kedudukan-sang-khalig-dan-makhluq.html

Ma'arif, M. jauharul., dkk. (2025). Islam Ahlussunnah Wal Jamaah an-Nahdliyah Terapan.
Surabaya: Pustaka Idea

Aderus, Andi & Bakry, Muammar. (2018).Aqidah Aswaja (Ahlussunnah wal Jama’ah).
Makassar: UIM Al-Ghazali University Press.[http://repositori.uin-
alauddin.ac.id/24179](http://repositori.uin-alauddin.ac.id/24179).

Al-Hamd, Muhammad Ibrahim.(2010).4Agidah Ahlussunnah wal Jama’ah: Konsep, Ciri Khas,
dan Keistimewaannya(Terj.).Solo: Pustaka ELBA.
https://www.pustakaelba.com](https://www.pustakaelba.com.

Jawas, Yazid bin Abdul Qadir. (2019).Syarah Aqidah Ahlus Sunnah wal Jama’ah. Bogor:
Pustaka Imam Asy-Syafi’i.
[https://www.pustakasalafiyah.com/2023/11/syarah-aqidah-ahlus-sunnah-wal
jamaah.html](https://www.pustakasalafiyah.com/2023/11/syarah-agidah-ahlus-sunnah-

1692 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://doi.org/10.53649/symfonia.v2i2.23
https://mutakhorij-assunniyyah.blogspot.com/2011/03/kedudukan-sang-khaliq-dan-makhluq.html
https://mutakhorij-assunniyyah.blogspot.com/2011/03/kedudukan-sang-khaliq-dan-makhluq.html
http://repositori.uin-alauddin.ac.id/24179
https://www.pustakaelba.com](https/www.pustakaelba.com
https://www.pustakasalafiyah.com/2023/11/syarah-aqidah-ahlus-sunnah-wal-jamaah.html

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer -
S Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1684-1693, ISSN: 3123-5573 (Online) V'Y

. Ly

wal-jamaah.html)

Al-Aql, Nashir bin Abdul Karim. (2020).Pemahaman yang Benar tentang Aqidah Ahlussunnah
wal Jama’ah. Jakarta: Darul Haq. [https://almanshurohagency.com/produk/pemahaman-
yang-benar-tentang-akidah-ahlussunnah-wal-
jamaah/](https://almanshurohagency.com/produk/pemahaman-yang-benar-tentang-
akidah-ahlussunnah-wal-jamaah/).

Al-Maliki, Sayyid Muhammad bin ‘Alawi. (2011). Mafahim Yajibu an Tushahhah
(Terjemah).Jombang: LTN NU & Ash-Shofa Press.[https://nu.or.id/pustaka/fikih-ziarah-
HQ11g](https://nu.or.id/pustaka/fikih-ziarah-HQ11g).

Ibnu Abil ‘Izz Al-Hanafi. (2016).Syarah Aqidah Thahawiyah: Aqidah Ahlussunnah wal
Jama’ah.Solo: Pustaka ELBA.https://toko-muslim.com/buku-syarah-akidah-thahawiy-
akidah-ahlussunnah/](https://toko-muslim.com/buku-syarah-akidah-thahawiy-akidah-
ahlussunnah.

Ibnu Qudamah Al-Maqdisi. (2011).Pokok-Pokok Aqidah Ahlussunnah wal Jama’ah. Jakarta:
Pustaka Sumayyah. [https://www.griyasunnah.com/pokok-pokok-aqidah-ahlus-sunnah-
wal  jamaah/](https://www.griyasunnah.com/pokok-pokok-aqidah-ahlus-sunnah-wal-

jamaah/)

Tim LTN NU. (2018).Doktrin Aswaja: Aqidah Ahlussunnah wal Jama’ah. Jakarta: Lembaga
Ta’lif wan Nasyr NU. [https://nu.or.id](https://nu.or.id.

1693 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://www.pustakasalafiyah.com/2023/11/syarah-aqidah-ahlus-sunnah-wal-jamaah.html
https://almanshurohagency.com/produk/pemahaman-yang-benar-tentang-akidah-ahlussunnah-wal-jamaah/
https://almanshurohagency.com/produk/pemahaman-yang-benar-tentang-akidah-ahlussunnah-wal-jamaah/
https://nu.or.id/pustaka/fikih-ziarah-HQ11g
https://toko-muslim.com/buku-syarah-akidah-thahawiy-akidah-ahlussunnah
https://toko-muslim.com/buku-syarah-akidah-thahawiy-akidah-ahlussunnah
https://www.griyasunnah.com/pokok-pokok-aqidah-ahlus-sunnah-wal-jamaah/
https://www.griyasunnah.com/pokok-pokok-aqidah-ahlus-sunnah-wal-jamaah/
https://nu.or.id/

