
INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1316 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Konsep Negara Khilafah dalam Perspektif Islam dan Relevansinya dengan 

Sistem Kenegaraan Indonesia 

 

Yuni Setyowati1, Eri Latri Cahyani2, Laily Aprilia Nur Fauziah3  
1,2,3 Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri 

Bojonegoro, Indonesia 

E-mail: yunisetyowati226@gmail.com1, ericahyani643@gmail.com2, lailynafsi@gmail.com3  

 

Article Info  ABSTRACT  
Article history: 

Received January 02, 2026 

Revised January 04, 2026 

Accepted January 08, 2026 

 

 Indonesia, as the country with the largest Muslim population in the 

world, lives in a diverse society of religions, cultures, and ethnicities. 

Therefore, any idea of an Islamic-based government must consider the 

context of pluralism and the national constitution. One important 

concept is the caliphate, which in Islamic tradition serves to continue 

the prophetic mission to uphold justice, trust, deliberation, and the 

welfare of the people. This study aims to examine the relevance of the 

values of the caliphate to the Indonesian state system based on 

Pancasila and the 1945 Constitution. The method used is a literature 

review with a descriptive-analytical approach, analyzing primary 

sources such as Al-Ahkam as-Sulthaniyyah by al-Mawardi, 

Muqaddimah by Ibn Khaldun, and secondary literature in the form of 

journals, academic articles, and official state documents. The findings 

show that the principles of Islamic government have a meeting point 

with the values of Pancasila, such as social justice, deliberation, and 

leadership responsibility, so that these values can be integrated 

without changing the form of the state into a caliphate. In conclusion, 

the application of Islamic values in the context of the Indonesian state 

allows for the creation of harmony between sharia principles and a 

plural democratic system, providing theoretical contributions to the 

study of Islamic politics and practical benefits for policy makers and 

civic education. 

Keywords: 

Caliphate, Islamic Government, 

Pancasila, Indonesian State 

System 

                              This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

Article Info  ABSTRAK 
Article history: 

Received January 02, 2026 

Revised January 04, 2026 

Accepted January 08, 2026 

 

 Indonesia sebagai negara dengan jumlah umat Islam terbesar di dunia 

hidup dalam keberagaman agama, budaya, dan suku, sehingga setiap 

gagasan pemerintahan berbasis Islam harus mempertimbangkan 

konteks pluralisme dan konstitusi nasional. Salah satu konsep penting 

adalah khilafah, yang dalam tradisi Islam berfungsi melanjutkan misi 

kenabian untuk menegakkan keadilan, amanah, musyawarah, dan 

kemaslahatan umat. Penelitian ini bertujuan untuk menelaah relevansi 

nilai-nilai khilafah dengan sistem kenegaraan Indonesia yang 

berlandaskan Pancasila dan UUD 1945. Metode yang digunakan 

adalah literatur review dengan pendekatan deskriptif-analitis, 

menganalisis sumber primer seperti Al-Ahkam as-Sulthaniyyah karya 

al-Mawardi, Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, dan literatur sekunder 

berupa jurnal, artikel akademik, serta dokumen resmi negara. Hasil 

Kata Kunci: 

Khilafah, Pemerintahan Islam, 

Pancasila, Sistem Kenegaraan 

Indonesia 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:yunisetyowati226@gmail.com
mailto:ericahyani643@gmail.com
mailto:lailynafsi@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1317 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

temuan menunjukkan bahwa prinsip-prinsip pemerintahan Islam 

memiliki titik temu dengan nilai-nilai Pancasila, seperti keadilan 

sosial, musyawarah, dan tanggung jawab kepemimpinan, sehingga 

nilai-nilai tersebut dapat diintegrasikan tanpa mengubah bentuk 

negara menjadi khilafah. Kesimpulannya, penerapan nilai-nilai Islam 

dalam konteks kenegaraan Indonesia memungkinkan terciptanya 

harmoni antara prinsip syariat dan sistem demokrasi plural, 

memberikan kontribusi teoretis bagi kajian politik Islam dan manfaat 

praktis bagi pembuat kebijakan dan pendidikan kewarganegaraan. 

 

                               This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

Yuni Setyowati  

Universitas Nahdlatul Ulama Sunan Giri Bojonegoro  

E-mail: yunisetyowati226@gmail.com  

 

 

PENDAHULUAN  

Indonesia adalah negara dengan jumlah umat Islam terbesar di dunia dan juga memiliki 

keragaman agama, suku, dan budaya yang sangat besar. Hal ini berarti bahwa setiap gagasan 

mengenai pemerintahan yang berbasis Islam harus mempertimbangkan keberagaman 

masyarakat Indonesia agar tetap sesuai dengan semangat kebangsaan dan konstitusi. Kondisi 

ini menunjukkan bahwa pembicaraan tentang sistem bercorak Islam di pemerintahan bukanlah 

semata teori, melainkan realitas yang menyentuh kehidupan banyak orang.1 

Dalam tradisi pemikiran Islam, konsep “khilafah” muncul sebagai ide kepemimpinan 

yang tidak hanya mengatur urusan politik tetapi juga meneruskan tugas Nabi SAW dalam 

menjaga agama dan menegakkan keadilan. Tokoh-tokoh seperti Ibnu Khaldun dan Abu 

al-Hasan al-Mawardi berbicara tentang khilafah dalam kerangka moral keagamaan dan sosial. 

Sementara pemikir kontemporer seperti Taqiyyudin al-Nabhani menegaskan khilafah sebagai 

kepemimpinan global kaum Muslimin. Pemikiran ini menjadi penting untuk dikaji kembali 

dalam konteks negara modern dan plural. 2 

Tantangan utama yang mendorong penelitian ini adalah bahwa terdapat kesenjangan 

antara nilai-nilai pemerintah berdasarkan Islam seperti keadilan, amanah, dan musyawarah 

dengan praktik sistem kenegaraan yang berjalan di Indonesia yang berbasis Pancasila. Di sisi 

lain, ada tren munculnya wacana politik yang menginginkan penerapan sistem Islam yang lebih 

kuat, termasuk gagasan khilafah, yang dapat menimbulkan ketegangan sosial jika tidak 

ditangani dengan baik. Oleh karena itu, penelitian yang memetakan potensi dan risiko gagasan 

tersebut sangat relevan. 

 
1 Kementrian Agama RI, “Jumlah Penduduk Menurut Agama,” 2022, 
https://satudata.kemenag.go.id/dataset/detail/jumlah-penduduk-menurut-agama?utm_source=chatgpt.com. 
2 Hanna Widayani, “Konsep Pemerintahan Islam Dalam Pandangan Ibnu Khaldun,” MANTHIQ : JURNAL 
FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM, 2020, 41–51. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:yunisetyowati226@gmail.com


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1318 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Dari kajian-kajian terdahulu, banyak penelitian yang membahas konsep khilafah secara 

historis atau teoretis dan juga banyak yang meneliti demokrasi, pluralisme, dan Islam di 

Indonesia. Namun belum banyak yang secara komprehensif menggabungkan tiga hal yaitu 

pemikiran khilafah, sistem kenegaraan Indonesia Pancasila dan UUD 1945, dan data empiris 

tentang bagaimana masyarakat Indonesia memandang gagasan tersebut. Artinya, ada 

kebutuhan untuk mengisi kekosongan itu agar diskusi tidak hanya idealis tapi juga kontekstual.  

Penelitian ini akan mengisi kekosongan tersebut dengan melakukan tinjauan literatur 

yang terstruktur yaitu membandingkan pemikiran klasik dan modern tentang khilafah, 

menganalisis kerangka kenegaraan Indonesia, dan mengkaji studi-studi empiris terbaru 

mengenai pluralisme dan keamanan sosial Indonesia. Dengan pendekatan seperti ini, penelitian 

akan membantu menjelaskan mana nilai yang bisa diselaraskan dengan sistem Indonesia, dan 

mana yang justru berpotensi menimbulkan masalah jika diterapkan tanpa adaptasi terhadap 

konteks lokal. 

Tujuan utama penelitian ini adalah untuk menyusun ringkasan kritis dari penelitian-

sebelumnya dan menjawab pertanyaan: sejauh mana nilai-nilai inti khilafah dapat diterapkan 

dalam sistem kenegaraan Indonesia yang plural. Hasil penelitian ini diharapkan memberikan 

kontribusi teoritis kepada pengkajian hubungan tradisi politik Islam dan negara modern serta 

manfaat praktis bagi pembuat kebijakan, organisasi keagamaan, dan pendidik dalam 

merancang kebijakan atau kurikulum yang menjaga nilai-nilai Islam sekaligus menghormati 

keberagaman. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan literatur review (kajian pustaka). Metode ini 

dipilih karena pembahasan mengenai konsep khilafah dan sistem kenegaraan Indonesia lebih 

bersifat konseptual dan normatif, sehingga analisis dilakukan berdasarkan sumber-sumber 

tertulis, bukan melalui observasi lapangan atau eksperimen. Tujuan dari metode ini adalah 

untuk mengumpulkan, menelaah, dan menganalisis berbagai pandangan para ulama, 

cendekiawan Muslim, serta para ahli ketatanegaraan tentang konsep khilafah dan 

penerapannya dalam konteks negara bangsa seperti Indonesia. 

Data dalam penelitian ini bersumber dari literatur primer dan sekunder. Literatur primer 

mencakup kitab-kitab klasik (turats) seperti Al-Ahkam al-Sulthaniyyah karya Al-Mawardi, 

Muqaddimah karya Ibnu Khaldun, serta tafsir dan hadis yang berkaitan dengan kepemimpinan 

dan pemerintahan Islam. Sementara literatur sekunder mencakup buku-buku modern, jurnal 

ilmiah, artikel akademik, dan dokumen resmi negara seperti Undang-Undang Dasar 1945 serta 

Pancasila yang menjadi dasar ideologis sistem kenegaraan Indonesia. 

Tahapan analisis dilakukan melalui tiga langkah utama. Pertama, pengumpulan data, 

yaitu mencari literatur yang relevan dari sumber-sumber terpercaya, baik cetak maupun digital. 

Kedua, evaluasi literatur, yaitu menyeleksi sumber-sumber yang kredibel, mutakhir, dan sesuai 

dengan fokus kajian. Ketiga, analisis isi (content analysis), yaitu membaca, memahami, dan 

menginterpretasikan isi literatur untuk menemukan kesamaan dan perbedaan pandangan antara 

konsep khilafah dan sistem kenegaraan Indonesia. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1319 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-analitis. Secara deskriptif, penelitian ini 

menjelaskan pengertian khilafah menurut Islam, prinsip-prinsip pemerintahan dalam Islam 

(seperti keadilan, amanah, dan syura), serta sistem kenegaraan Indonesia berdasarkan Pancasila 

dan UUD 1945. Secara analitis, penelitian ini menelaah titik temu dan perbedaan antara kedua 

konsep tersebut, serta batas-batas penerapan nilai-nilai khilafah dalam konteks negara 

demokrasi yang plural seperti Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

A. Pengertian Khilafah dan Konsep Dasar Khilafah 

Kata khilafah berasal dari akar kata kha-la-fa. Menurut Ibnu Faris, salah satu makna 

dasarnya adalah an yaji’a syai’un ba’da syai’in yaqumu maqamahu, yang berarti 

datangnya sesuatu setelah yang lain dan menempati posisinya. Dalam istilah, para ulama 

memberikan beragam pengertian tentang khalifah. Setiap definisi memiliki penekanan 

yang berbeda sesuai dengan sudut pandang dan konteks pembahasannya.3 Beriku beberapa 

padangan para ulama tentang khilafah : 

1. Ibnu Khaldun  

Menurut pemikiran Ibnu Khaldun, khilafah adalah suatu sistem pemerintahan yang 

berfungsi mengarahkan manusia sesuai dengan prinsip agama demi kemaslahatan 

dunia dan akhirat. Dalam kerangka ini, pencapaian manfaat duniawi kembali 

berorientasi pada keuntungan akhirat. Ia tidak secara langsung mengatur bentuk 

negara apakah harus menggabungkan seluruh umat Islam dalam suatu negara 

tunggal atau tidak. Tetapi fokusnya adalah bahwa khilafah meneruskan peran Nabi 

SAW dalam mengarahkan manusia menuju kemaslahatan dunia dan akhirat.4 

2. Abu al-Hasan al- Mawardi 

Al-Mawardi menjelaskan bahwa imâmah (kepemimpinan) atau khilâfah 

ditempatkan sebagai “pengganti kenabian” dalam menjaga agama dan mengatur 

urusan dunia. Tujuan utama khilafah adalah memastikan pelaksanaan hukum Allah 

di bumi, menjaga stabilitas sosial, menegakkan keadilan, dan melindungi umat dari 

kekacauan moral dan politik. Dengan kata lain, khilafah berfungsi sebagai pengatur 

kehidupan masyarakat yang berlandaskan nilai-nilai Islam, bukan hanya sebagai 

pemerintahan administratif. 5 

3. Taqiyyudin al- Nabhani 

Menurut al-Nabhani, khilâfah ialah kepemimpinan umum atas seluruh kaum 

Muslimin di dunia yang bertujuan menegakkan hukum-hukum syari’at Islam dan 

menyebarkan dakwah Islam ke seluruh penjuru dunia. al-Nabhani menegaskan 

bahwa institusi khilâfah bukan sekadar jabatan individual atau simbol formal, 

melainkan sistem yang menyeluruh untuk umat Islam agar bisa kembali mencapai 

 
3 M Jauharul Ma`arif et al., ISLAM AHLUSSUNNAH WAL JAMAAH AN-NAHDLIYAH TERAPAN (Surabaya: 
PUSTAKA IDEA, 2025). 
4 Ardiyan Syah et al., “Ibn Khaldun,” 2025, 10061–67. 
5 David Hanif, “Analisis Fiqh Siyasah Tentang Khilafah Menurut Al- Mawardi Dalam Kitab Al-Ahkam As-
Shulthaniyyah,” n.d., 153–66. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1320 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

kejayaan, mengimplementasikanmsyariat, serta menyatukan ummat dalam satu 

kepemimpinan global.6 

Berdasarkan pandangan para tokoh tersebut, dapat disimpulkan bahwa khilafah 

adalah sistem kepemimpinan tertinggi dalam Islam yang berfungsi melanjutkan tugas 

kenabian dalam menjaga agama, menegakkan hukum Allah, dan mengatur urusan dunia 

sesuai prinsip syariat. Khilafah tidak semata-mata bersifat politik atau administratif, 

melainkan memiliki dimensi moral dan spiritual yang bertujuan mewujudkan 

kemaslahatan umat di dunia dan akhirat. Dalam konteks yang lebih luas, khilafah juga 

mencerminkan kesatuan umat Islam di bawah satu kepemimpinan yang menegakkan 

keadilan, memelihara stabilitas sosial, serta menyebarkan nilai-nilai Islam ke seluruh 

dunia. 

B. Konsep Negara Khilafah dalam Perspektif Islam 

Konsep Khilafah dalam perspektif Islam menekankan bahwa negara merupakan 

sarana untuk mencapai tujuan utama, yaitu menjaga keberlangsungan agama dan 

ketenteraman dunia. Negara merupakan wasilah untuk mencapai kemaslahatan umat. Oleh 

karena itu, bentuk dan sistem pemerintahan bersifat fleksibel dan dapat disesuaikan dengan 

kondisi dan situasi masyarakat, selama nilai-nilai Islam dapat diterapkan secara optimal. 

Bentuk negara termasuk dalam kategori mutaghayyirat, atau hal yang dapat berubah, 

berbeda dengan rukun ibadah seperti sholat, puasa, dan haji yang bersifat tsawabit atau 

tetap.7 

Sejarah menunjukkan bahwa penerapan Khilafah yang ideal, di mana seluruh nilai 

Islam diterapkan dalam pemerintahan, hanya terjadi pada era Khulafaurrashidin, yaitu Abu 

Bakar, Umar, Utsman, dan Ali. Setelah periode tersebut, bentuk pemerintahan berubah 

menjadi monarki atau dinasti, seperti Dinasti Umayah dan Abbasiyah, untuk menjaga 

persatuan umat dan menghindari pertumpahan darah. Contohnya, Muawiyah bin Abu 

Sufyan RA membentuk sistem dinasti dengan alasan menjaga stabilitas umat, 

menunjukkan bahwa bentuk negara dapat berubah sesuai kebutuhan dan maslahat yang 

lebih besar. 

Dalam prinsip pemerintahan Islam, bentuk negara bukanlah syarat mutlak. Yang 

terpenting adalah berdirinya pemerintahan yang dipimpin oleh sosok yang mampu 

menjalankan administrasi negara, mengatur perkembangan masyarakat, dan melindungi 

rakyat dari ancaman internal maupun eksternal. Ulama seperti Wahbah Zuhaili 

menekankan bahwa kekuasaan tertinggi atau imamah al-udzma bertujuan menegakkan 

keadilan, amanah, dan perlindungan rakyat, sementara bentuk negara dapat menyesuaikan 

dengan konteks setempat. 

Sistem negara termasuk ranah muamalah, bukan ibadah, sehingga lebih fleksibel. 

Tidak ditemukan dalil Al-Quran atau Hadis yang mewajibkan umat Islam menerapkan 

bentuk pemerintahan tertentu. Al-Quran dan Hadis hanya menekankan prinsip 

 
6 Citra Saputri, KONSEP KHILAFAH DALAM PANDANGAN TAQIYUDDIN AN-NABHANI DAN ABDURRAHMAN 
WAHID, 2020. 
7 Nehru Millat Ahmad, “SISTEM NEGARA KHILAFAH DALAM TINJAUAN HUKUM ISLAM : KONTROVERSI ATAS 
WACANA SISTEM KHILAFAH,” Al-Iqro’: Journal of Islamic Studies 1, no. 2 (2024): 112–21, 
https://doi.org/10.54622/aijis.v1i2.287. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1321 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

kepemimpinan seperti keadilan, amanah, dan perlindungan rakyat. Hal ini diperkuat oleh 

sejarah, di mana Rasulullah SAW mengirim surat kepada Raja Kisra, menunjukkan 

pengakuan terhadap sistem pemerintahan non-Madinah, dan membolehkan penguasa lokal 

memimpin rakyatnya selama sesuai dengan maslahat dan prinsip keadilan.8 

C. Prinsip-prinsip Pemerintahan dalam Islam 

1. Keadilan (Al-ʿAdl) 

Keadilan merupakan hal yang tidak mudah dijalankan, terutama bagi pemimpin 

yang memegang tanggung jawab besar dalam pemerintahan. Pada masa kampanye, 

janji dan komitmen sering dikumandangkan demi menarik dukungan rakyat. 

Namun, setelah memperoleh kekuasaan, sebagian pemimpin terkadang melupakan 

janji tersebut dan menyalahgunakan posisi mereka untuk kepentingan pribadi. 

Penerapan keadilan harus disadari sebagai perintah yang jelas dalam Alquran dan 

Sunnah, sehingga melanggarnya termasuk dosa. Kelalaian dalam menegakkan 

keadilan tidak hanya dianggap menzalimi rakyat, tetapi juga mendapat balasan 

Allah SWT.9 

2. Persamaan(Al-Musawa) 

Al-Musawa adalah prinsip yang sangat penting dalam Islam dan menjadi bagian 

dari pemerintahan yang adil. Prinsip ini berkaitan erat dengan keadilan, karena 

perlakuan yang setara antar individu menciptakan rasa persamaan. Persamaan dan 

keadilan tidak dapat dipisahkan dalam penerapan hukum Islam, keduanya saling 

mendukung untuk menjaga martabat manusia. Semua manusia memiliki asal-usul 

yang sama, yaitu dari Adam dan Hawa, sehingga penguasa tidak boleh bersikap 

otoriter atau mengeksploitasi rakyat. Prinsip ini penting untuk mencegah dominasi 

penguasa atas rakyat. Selain itu, persamaan diwujudkan dalam pelaksanaan 

hukum, di mana setiap warga negara harus menaati peraturan yang berlaku tanpa 

membedakan status atau jabatan. Pelanggaran harus ditangani secara adil, karena 

setiap orang memiliki kedudukan yang sama di mata hukum.10 

3. Kebebasan 

Prinsip kebebasan terkait dengan keadilan dan persamaan. Kebebasan di sini 

berarti hak setiap orang untuk menentukan pilihannya, termasuk dalam 

memberikan suara, tanpa paksaan. Pemerintahan Islam menghargai Hak Asasi 

Manusia, sehingga kedaulatan rakyat dapat terwujud melalui prinsip kebebasan. 

Kebebasan dalam kehidupan sehari-hari mencakup hak beragama, berkumpul, 

berserikat, dan menyampaikan pendapat. Dalam pelaksanaan pemilu, setiap 

individu memiliki hak untuk memilih pemimpin yang bertanggung jawab atas 

masa depan pemerintahan. Kebebasan ini harus digunakan dengan bijak dan tidak 

boleh mengganggu hak orang lain. Sayangnya, dalam praktiknya masih ada 

penyalahgunaan, misalnya oleh pejabat daerah yang menggunakan kekuasaan dan 

 
8 Ma`arif et al., ISLAM AHLUSSUNNAH WAL JAMAAH AN-NAHDLIYAH TERAPAN. 
9 Fajar Firmansyah Nasution and Ali Akbar, “NTERPRETASI TAFSIR AL-MUNIR : STUDI KONSEP KEADILAN 
DALAM KEPEMIMPINAN,” Journal of Islamic Studies 2, no. 3 (2024): 344–52. 
10 Muhammad Irsad Lailatul Munawaroh and Eka Prasetiawat, “Konsep Al-Musāwāh Dalam Al-Qur’an: 
Interpretasi Hermeneutika Jorge J.E. Gracia,” Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 2 (2025): 241–55. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1322 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

kebebasan untuk kepentingan pribadi, seperti menerima suap, bukan untuk 

melayani masyarakat yang menjadi tanggung jawabnya.11 

4. Amanah dan Kejujuran (Al-Amânah) 

Konsep amanah dalam pemerintahan Islam berarti bahwa kekuasaan yang 

diberikan kepada pemimpin adalah kepercayaan dari rakyat dan dari Allah. 

Pemimpin yang memegang amanah harus bersikap jujur, transparan, tidak 

menyalahgunakan kekuasaan untuk keuntungan pribadi atau kelompok. Hadis 

sering menyebut bahwa pemimpin yang lalai dalam amanah akan dimintai 

pertanggungjawaban. Dengan demikian, kejujuran dan integritas menjadi fondasi 

legitimasi pemerintahan dalam Islam.12 

5. Musyawarah (Syûrâ) 

Pemerintahan Islam idealnya melibatkan mekanisme konsultasi dengan rakyat atau 

wakil mereka. Dalam Surah Ash-Shûrâ ayat 38 menunjukkan bahwa keputusan 

pemerintahan tidak semata dari satu pihak, melainkan melalui proses yang 

membawa partisipasi dan akuntabilitas. Musyawarah di sini tidak berarti sistem 

demokrasi modern persis-persis, tetapi menunjukkan bahwa pemimpin harus 

mempertimbangkan suara rakyat dan mendengar nasihat dalam pengambilan 

keputusan.13 

6. Kemaslahatan (Maṣlahah) 

Setiap kebijakan pemerintahan dalam Islam harus mengutamakan kemaslahatan 

umat yakni manfaat bagi masyarakat, baik secara lahir maupun batin, baik di dunia 

maupun akhirat. Ulasan dari Ibnu Qayyim al-Jawziyyah menyebut bahwa pondasi 

syariat adalah kemaslahatan hamba dalam kehidupan ini atau kehidupan kelak 

(hari kiamat). Jika maslahat dan mafsadah (kerugian) berkonflik dan tidak bisa 

dikompromikan, maka harus dipilih yang lebih penting demi menjaga keselamatan 

umat. Prinsip ini penting karena menunjukkan bahwa legal-politikal Islam tidak 

kaku secara bentuk, melainkan kontekstual.14 

7. Perlindungan dan Stabilitas (Ḥimāyah) 

Dalam Islam, pemerintah bertanggung jawab melindungi rakyat dari bahaya 

eksternal dan internal, menjaga keamanan sosial, tegaknya hukum, serta stabilitas 

politik. Tanpa stabilitas dan keamanan, nilai-nilai agama dan kehidupan sosial akan 

terancam rusak. Oleh karena itu pemerintahan harus aktif menjaga agar masyarakat 

bisa menjalankan kehidupan dengan tenang, ibadah dengan tenang, dan aman dari 

fitnah maupun kerusakan. 

8. Kebijakan Berdasarkan Ijtihad 

Pemerintahan dalam Islam bukanlah semata mengikuti satu bentuk yang kaku, 

melainkan harus menyesuaikan dengan kondisi sosial-politik, kultur, dan zaman. 

 
11 Muhammad Asad and Muhammad Asad, “PRINSIP PEMERINTAHAN DALAM ISLAM MENURUT THE PRINCIPLE 
OF ISLAMIC GOVERNANCE ACCORDING TO” 3, no. 1 (2024): 8–15. 
12 Amelia Nur Rochim and M Imamul Muttaqien, “Keadilan , Amanah , Dan Musyawarah : Integrasi Nilai 
Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern” 11, no. 2 (2025). 
13 Rochim and Muttaqien. 
14 Alfina Fadhila et al., “Rekonstruksi Konsep Maslahah Dalam Perspektif Filsafat Hukum Islam Kontemporer,” 
JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 3, no. 5 (2025). 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1323 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Karena itu hukum asal urusan muamalah adalah dibolehkan selama tidak ada 

larangan eksplisit, dan sistem negara termasuk ranah muamalah yang bersifat 

mutaghayyirat (bisa berubah). Prinsip ini menunjukkan bahwa pemerintahan Islam 

menekankan yang penting adalah nilai, bukan semata bentuknya. 

D. Sistem Kenegaraan Indonesia 

Sistem ketatanegaraan Indonesia berlandaskan pada Pancasila sebagai dasar negara 

dan Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia Tahun 1945 (UUD 1945) sebagai 

konstitusi tertulis yang mengatur penyelenggaraan negara. Dalam Pembukaan UUD 1945 

dan pasal-pasalnya termuat bahwa Indonesia adalah negara kesatuan yang berkedaulatan 

rakyat dan berdasarkan hukum di mana kekuasaan tertinggi berada di tangan rakyat dan 

dilaksanakan menurut ketentuan UUD 1945. Sistem kenegaraan ini mengatur hubungan 

antar lembaga negara, pembagian kekuasaan antara eksekutif, legislatif, dan yudikatif, 

serta fungsi kontrol dan pengawasan untuk menjaga agar penyelenggaraan negara tidak 

menyimpang dari konstitusi.15 

Prinsip demokrasi Pancasila dan konstitusionalisme Indonesia saling berkaitan 

dalam kerangka sistem kenegaraan. Demokrasi Pancasila menegaskan kedaulatan rakyat 

yang dilaksanakan melalui mekanisme musyawarah dan perwakilan, bukan sekadar sistem 

mayoritas semata atau demokrasi liberal ala Barat. Dalam kerangka ini, pemerintahan 

dibangun berdasarkan konstitusi yaitu Undang-Undang Dasar Negara Republik Indonesia 

Tahun 1945 (UUD 1945) yang menetapkan bahwa negara Indonesia adalah negara hukum 

dan kekuasaan tertinggi berada di tangan rakyat. Demikian pula, prinsip 

konstitusionalisme menegaskan bahwa penyelenggaraan negara harus sesuai dengan 

ketentuan konstitusi dan tidak bersifat absolut atau sewenang-wenang. Nilai-nilai yang 

terkandung dalam demokrasi Pancasila seperti persamaan hak dan kewajiban warga 

negara, pengambilan keputusan melalui musyawarah atau mufakat, penghormatan 

terhadap hak asasi manusia, serta pemerintahan yang bertanggung jawab merupakan 

wujud implementasi prinsip kenegaraan Indonesia. Nilai-nilai Islam seperti keadilan 

sosial, musyawarah, persatuan dan ketuhanan memiliki kesesuaian dengan prinsip 

kenegaraan Indonesia.16 

E. Relevansi Konsep Khilafah dengan Sistem Kenegaraan Indonesia 

Nilai-nilai dalam Pemerintahan Islam seperti keadilan, amanah, musyawarah (syura) 

dan lain lain, ternyata mempunyai titik temu dengan prinsip-prinsip yang terkandung 

dalam Pancasila. Misalnya, sila keempat Pancasila “Kerakyatan yang dipimpin oleh 

hikmat kebijaksanaan dalam permusyawaratan/perwakilan” menegaskan pentingnya 

musyawarah (Syûrâ) sebagai mekanisme pengambilan keputusan berbangsa. Begitu pula 

sila kelima “Keadilan sosial bagi seluruh rakyat Indonesia” mencerminkan nilai keadilan 

yang juga menjadi pijakan normative dalam khilafah. Nilai amanah (pemimpinnya harus 

dipercaya, memikul tanggung jawab) juga dapat dilihat sebagai bagian karakter 

kepemimpinan yang ideal baik dalam khilafah maupun dalam konteks negara berdasarkan 

Pancasila. Kajian menunjukkan bahwa Pancasila mengandung nilai-ketuhanan, 

 
15 Abdul Kholik Munthe, “PERJALANAN DAN PROBLEMATIKA KONSTITUSI DI INDONESIA” 02, no. 01 (2023). 
16 Puji Wahyumi and S H Tembalang, “Struktur Ketatanegaraan Ri Berdasarkan Pancasila Dan Uud 1945 
(Sebelum Dan Sesudah Amandemen)” 1945, no. 024 (2020). 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1324 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

kemanusiaan, persatuan, kerakyatan, keadilan sosial yang saling terkait. Dengan begitu 

dapat dikatakan bahwa secara nilai dasar ada kesesuaian antara konsep khilafah dan dasar 

negara Indonesia.  

Namun, terdapat batas-batas penerapan konsep khilafah apabila diposisikan dalam 

kerangka negara bangsa Indonesia. Pertama, Indonesia adalah negara kesatuan yang 

berdasarkan Pancasila dan UUD 1945 sebagai hasil kesepakatan nasional, bukan 

berdasarkan satu kepemimpinan umat Islam saja. Sistem negara bangsa telah terbukti 

sebagai wadah yang memungkinkan penegakan syariat Islam sekaligus menjamin 

keberagaman. Kedua, Kajian menunjukkan bahwa sistem kenegaraan adalah ranah 

muamalah yang bersifat ijtihadi dan kontekstual, bukan syariat ibadah yang baku. Dalam 

konteks ini, Indonesia sebagai negara plural dan beragam suku, agama dan budaya 

memiliki karakteristik yang berbeda dengan model negara khilafah. Ketiga, apabila konsep 

khilafah diterapkan secara formal dalam konteks Indonesia tanpa mempertimbangkan 

kemajemukan, pluralisme, dan kebhinekaan, maka risikonya adalah benturan sosial, 

marginalisasi kelompok non Muslim, dan gangguan terhadap persatuan nasional. Khilafah 

tidak tepat diterapkan di Indonesia yang plural karena akan memunculkan konflik 

mayoritas terhadap minoritas. 17 

Terdapat perbedaan mendasar dalam aspek sistem formal dan penerapan politik. 

Konsep khilafah sering disajikan sebagai sistem politik tunggal dengan dasar agama 

tertentu dan kepemimpinan umat Islam tunggal, sedangkan Indonesia memilih sistem 

demokrasi konstitusional berbasis Pancasila yang mengakomodasi keberagaman agama, 

suku, budaya dan pandangan politik. Negara bangsa Indonesia sah dan selaras dengan 

syariat Islam ketika mengamalkan nilai-nilai keadilan, kemanusiaan, dan persatuan. 

Penerapan konsep kenegaraan harus memperhatikan maslahat (kemaslahatan) dan 

keberagaman. Umat Islam di Indonesia, melalui organisasi seperti Nahdlatul Ulama, telah 

menyatakan bahwa Indonesia berdasar Pancasila sah menurut pandangan Islam, dan  

penegakan syariat Islam dalam negara kesatuan merupakan kewajiban, meskipun bentuk 

negaranya tidak harus berupa khilafah.18 

KESIMPULAN DAN SARAN  

Secara keseluruhan, konsep khilafah dalam Islam merupakan sistem kepemimpinan yang 

berfungsi melanjutkan tugas Nabi SAW untuk menegakkan hukum Allah, menjaga agama, dan 

mengatur urusan dunia demi kemaslahatan umat. Prinsip-prinsip pemerintahan Islam seperti 

keadilan, amanah, musyawarah, kebebasan, dan kemaslahatan menegaskan bahwa 

kepemimpinan bukan sekadar kekuasaan politik, tetapi tanggung jawab moral dan spiritual. 

Dalam konteks kenegaraan Indonesia, prinsip-prinsip tersebut memiliki titik temu dengan 

nilai-nilai Pancasila, terutama dalam aspek keadilan sosial, musyawarah, dan tanggung jawab 

kepemimpinan. Meski secara historis dan ideologis berbeda, esensi keduanya sama-sama 

menekankan pentingnya keadilan, kemanusiaan, dan persatuan. Karena itu, penerapan nilai-

nilai Islam dalam sistem negara bangsa seperti Indonesia tetap dapat dijalankan tanpa harus 

 
17 Rendy Adiwilaga, “QUO VADIS KHILAFATISME: SEBUAH KENISCAYAAN ATAU ANCAMAN DALAM DISKURSUS 
IDEOLOGI REPUBLIKAN PANCASILAIS,” 2020. 
18 Ma`arif et al., ISLAM AHLUSSUNNAH WAL JAMAAH AN-NAHDLIYAH TERAPAN. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1325 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

mengubah bentuk negara menjadi khilafah, asalkan prinsip syariat dan kemaslahatan umat 

diwujudkan melalui mekanisme demokrasi Pancasila yang menghargai pluralisme dan 

kebhinekaan. 

 

UCAPAN TERIMAKASIH  

Puji syukur kehadirat Allah SWT. Yang telah melimpahkan rahmat dan hidayahnya 

sehingga penulis dapat menyelesaikan jurnal yang berjudul ” Konsep Negara Khilafah dalam 

Perspektif Islam dan Relevansinya dengan Sistem Kenegaraan Indonesia”. Tak lupa juga 

penulis mengucapkan terimakasih kepada semua pihak yang membantu menyusun makalah 

ini, terkhusus kepada bapak M. Jauharul Ma`arif, M.Pd.I selaku dosen pengampu mata kuliah 

aswaja 2.  

Penulis menyadari bahwa masih banyak kekurangan pada makalah ini, baik dari 

penyusunan maupun bahasa penyampaian karena keterbatasan pengetahuan dan pengalaman 

penulis. Oleh karena itu penulis dengan rendah hati menerima kritik dan saran yang 

membangun dari pembaca agar penulis dapat memperbaiki makalah ini, penulis berharap jurnal 

ini dapat bermanfaat untuk pembaca..  

REFERENSI  

 

Adiwilaga, Rendy. “QUO VADIS KHILAFATISME: SEBUAH KENISCAYAAN ATAU 

ANCAMAN DALAM DISKURSUS IDEOLOGI REPUBLIKAN PANCASILAIS,” 

2020. 

Ahmad, Nehru Millat. “SISTEM NEGARA KHILAFAH DALAM TINJAUAN HUKUM 

ISLAM : KONTROVERSI ATAS WACANA SISTEM KHILAFAH.” Al-Iqro’: Journal 

of Islamic Studies 1, no. 2 (2024): 112–21. https://doi.org/10.54622/aijis.v1i2.287. 

Asad, Muhammad, and Muhammad Asad. “PRINSIP PEMERINTAHAN DALAM ISLAM 

MENURUT THE PRINCIPLE OF ISLAMIC GOVERNANCE ACCORDING TO” 3, 

no. 1 (2024): 8–15. 

Fadhila, Alfina, Melkat Wulandari, Rahma Nufiza, Amalia Putri, Universitas Islam, Negeri 

Raden, Intan Lampung, and Bandar Lampung. “Rekonstruksi Konsep Maslahah Dalam 

Perspektif Filsafat Hukum Islam Kontemporer.” JURNAL MEDIA AKADEMIK (JMA) 3, 

no. 5 (2025). 

Hanif, David. “Analisis Fiqh Siyasah Tentang Khilafah Menurut Al- Mawardi Dalam Kitab 

Al-Ahkam As-Shulthaniyyah,” n.d., 153–66. 

Hanna Widayani. “Konsep Pemerintahan Islam Dalam Pandangan Ibnu Khaldun.” 

MANTHIQ : JURNAL FILSAFAT AGAMA DAN PEMIKIRAN ISLAM, 2020, 41–51. 

Lailatul Munawaroh, Muhammad Irsad, and Eka Prasetiawat. “Konsep Al-Musāwāh Dalam 

Al-Qur’an: Interpretasi Hermeneutika Jorge J.E. Gracia.” Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan 

Tafsir 4, no. 2 (2025): 241–55. 

Ma`arif, M Jauharul, A Azmi, Nurul Huda, Ridwan Hambali, A Shiddiq, and Su`udin Aziz. 

ISLAM AHLUSSUNNAH WAL JAMAAH AN-NAHDLIYAH TERAPAN. Surabaya: 

PUSTAKA IDEA, 2025. 

Munthe, Abdul Kholik. “PERJALANAN DAN PROBLEMATIKA KONSTITUSI DI 

INDONESIA” 02, no. 01 (2023). 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2026, Hal. 1316-1326, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1326 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Nasution, Fajar Firmansyah, and Ali Akbar. “NTERPRETASI TAFSIR AL-MUNIR : STUDI 

KONSEP KEADILAN DALAM KEPEMIMPINAN.” Journal of Islamic Studies 2, no. 3 

(2024): 344–52. 

RI, Kementrian Agama. “Jumlah Penduduk Menurut Agama,” 2022. 

https://satudata.kemenag.go.id/dataset/detail/jumlah-penduduk-menurut-

agama?utm_source=chatgpt.com. 

Rochim, Amelia Nur, and M Imamul Muttaqien. “Keadilan , Amanah , Dan Musyawarah : 

Integrasi Nilai Kepemimpinan Islam Dalam Manajemen Pendidikan Modern” 11, no. 2 

(2025). 

Saputri, Citra. KONSEP KHILAFAH DALAM PANDANGAN TAQIYUDDIN AN-NABHANI 

DAN ABDURRAHMAN WAHID, 2020. 

Syah, Ardiyan, Abdi Negara, Abidin Latua, Universitas Islam, Negeri Raden, and Intan 

Lampung. “Ibn Khaldun,” 2025, 10061–67. 

Wahyumi, Puji, and S H Tembalang. “Struktur Ketatanegaraan Ri Berdasarkan Pancasila Dan 

Uud 1945 (Sebelum Dan Sesudah Amandemen)” 1945, no. 024 (2020). 

 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

