
INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

363 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Eksistensi dan Kontribusi Organisasi Massa Islam dalam Kehidupan 

Berbangsa dan Bernegara 

 

Muhammad Yasir1, Abd. Rahman R2, Rahmatiah HL3 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: mamanky@gmail.com1, abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id2, rahmatiah@uin-alauddin.ac.id3 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 19, 2025 

Revised December 27, 2025 

Accepted January 02, 2026 

 

 This study examines the challenges and opportunities faced by Islamic 

mass organizations in strengthening the position of Islamic law within 

Indonesia’s plural national legal system. In the context of a pluralistic 

society, Islamic law does not operate in isolation, but rather interacts 

with customary law and state positive law. Islamic mass 

organizations such as Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, and the 

Majelis Ulama Indonesia play a strategic role in education, religious 

outreach (da‘wah), legal advocacy, and the formulation of 

regulations based on Islamic values. Through a qualitative 

descriptive approach and library research, this study finds that 

Islamic organizations face challenges in the form of legal pluralism, 

political resistance, and limited internal legal resources. 

Nevertheless, opportunities for strengthening Islamic law remain 

open through legal education initiatives, public policy advocacy, and 

active participation in the national Islamic economic system. 

Keywords: 

Islamic Mass Organizations, 

Islamic Law, Legal Pluralism, 

Indonesia 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 
Article Info  ABSTRAK 

Article history: 
Received December 19, 2025 

Revised December 27, 2025 

Accepted January 02, 2026 

 

 Penelitian ini membahas tantangan dan peluang yang dihadapi 

organisasi massa Islam dalam memperkuat posisi hukum Islam di 

tengah sistem hukum nasional Indonesia yang bersifat plural. Dalam 

konteks masyarakat majemuk, hukum Islam tidak berdiri sendiri, 

tetapi berinteraksi dengan hukum adat dan hukum positif negara. 

Organisasi massa Islam seperti Nahdlatul Ulama (NU), 

Muhammadiyah, dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) memainkan 

peran strategis dalam pendidikan, dakwah, advokasi hukum, serta 

pembentukan regulasi yang berlandaskan nilai-nilai syariah. Melalui 

pendekatan deskriptif kualitatif dan penelitian kepustakaan, 

ditemukan bahwa ormas Islam menghadapi tantangan berupa 

pluralitas hukum, resistensi politik, serta keterbatasan sumber daya 

hukum internal. Namun demikian, peluang penguatan hukum Islam 

terbuka melalui jalur pendidikan hukum, advokasi kebijakan publik, 

dan partisipasi dalam sistem ekonomi syariah nasional. 

 

Keywords: 
Organisasi Massa Islam, 

Hukum Islam, Pluralisme 

Hukum, Indonesia 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 

Corresponding Author: 

Muhammad Yasir 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

E-mail: mamanky@gmail.com 

 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:mamanky@gmail.com
mailto:abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id
mailto:rahmatiah@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mamanky@gmail.com


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

364 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

PENDAHULUAN 

Organisasi massa Islam di Indonesia merupakan wadah sosial keagamaan yang berperan 

penting dalam membentuk nilai dan praktik hukum Islam di masyarakat. Keberadaan mereka 

mencerminkan semangat kolektif umat Islam untuk memperjuangkan nilai-nilai syariah 

dalam kerangka negara hukum Indonesia yang berasaskan Pancasila dan UUD 1945.1 

Dalam sejarahnya, ormas seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan 

Islam (PERSIS) telah mengambil bagian penting dalam pengembangan hukum Islam baik 

pada tataran normatif maupun sosial.2 Melalui lembaga-lembaga pendidikan, forum Bahtsul 

Masail, dan fatwa keagamaan, ormas Islam berkontribusi dalam mengembangkan hukum 

Islam yang kontekstual dan mampu beradaptasi dengan dinamika masyarakat modern.3 

Namun demikian, sistem hukum Indonesia bersifat plural, di mana hukum Islam 

berdampingan dengan hukum adat dan hukum nasional.4 Kondisi ini menimbulkan tantangan 

dalam proses integrasi dan harmonisasi hukum, karena keberagaman sumber hukum sering 

kali memunculkan perbedaan interpretasi dan implementasi di lapangan. Di sisi lain, 

pluralisme hukum juga membuka peluang bagi ormas Islam untuk memperkuat posisi hukum 

Islam melalui jalur pendidikan, advokasi, dan partisipasi aktif dalam kebijakan publik.5 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research). Pendekatan yang digunakan adalah teologi normatif dan 

konseptual, yaitu menelaah peran organisasi massa Islam dari perspektif ajaran Islam dan 

konsep pluralisme hukum di Indonesia. Data diperoleh dari berbagai sumber pustaka, 

termasuk jurnal nasional, buku akademik, dan dokumen resmi organisasi Islam. Analisis 

dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menafsirkan kontribusi dan tantangan ormas 

Islam dalam memperkuat hukum Islam melalui kegiatan pendidikan, fatwa, dan advokasi 

sosial.6 

 

 

 

 

 
1 S.H. Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go,” n.d. 
2 Yon Machmudi, Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia (Depok: PTTI UI, 2013), hlm. 

139. 
3 Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam 

Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 3, no. 
4 (2024): hlm. 591, https://doi.org/10.56799/peshum.v3i4.3994. 

4 Yonathan Parlinggoman Wicaksono Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum 
Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan.,” IJIJEL / Sharia Journal 3, no. 3 (2025): hlm. 112. 

5 Gandhung Fajar Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di 
Indonesia,” Jurnal Mas Mansyur 2, no. 1 (2024): hlm. 88, https://journal.um-
surabaya.ac.id/MasMansyur/article/view/21499. 

6 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan 
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum 
Islam,” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 3, no. 2 (2022): hlm. 138, 
https://doi.org/10.36701/bustanul.v3i2.567.PENDAHULUAN. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

365 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Peran Organisasi Massa Islam Di Indonesia, Dalam Mengembangkan Pemikiran 

Dan Praktik Hukum Islam Di Masyarakat 

      Kehadiran organisasi kemasyarakatan (ormas) merupakan manifestasi dari pengakuan 

Indonesia sebagai negara hukum yang menjunjung tinggi demokrasi di mana setiap individu 

dan masyarakat memiliki kebebasan berserikat, berkumpul, dan berpendapat yang dijamin 

dalam konstitusi. Secara lebih terperinci pengaturan mengenai ormas telah tercantum dalam 

Undang-Undang (UU) Nomor 17 Tahun 2013 tentang Ormas sebagaimana telah diubah 

dengan UU Nomor 16 Tahun 2017.7 

Organisasi  masyarakat  atau  disingkat  ormas  adalah  suatu  istilah  yang digunakan 

di Indonesia terhadap organisasi berbasis massa yang dibentuk dengan tujuan   tertentu 

berdasarkan   kesepakatan   bersama.   Ormas   dapat   dibentuk berdasarkan beberapa 

kesamaan atau tujuan, misalnya: agama, pendidikan, dan sosial. Dengan demikian, ormas 

Islam dapat diartikan sebagai organisasi berbasis massa  yang disatukan  oleh  tujuan  untuk  

memperjuangkan  tegaknya  agama Islam sesuai Al-Qur’an dan hadis serta memajukan umat 

Islam dalam berbagai bidang; baik dalam bidang agama, pendidikan, sosial maupun budaya.8 

Ormas keagamaan, khususnya ormas Islam telah memberikan warna tersendiri dalam 

perjalanan sejarah bangsa Indonesia, baik sejak dari masa pra kemerdekaan maupun hingga 

saat ini. Setidaknya terdapat lebih dari 100 organisasi Islam yang bersifat organisasi massa 

dengan jumlah pendukung mencapai jutaan orang. Ormas tersebut umumnya berawal dari 

gerakan kebudayaan yang bertujuan menguatkan landasan budaya dalam kehidupan 

masyarakat dengan kegiatan yang sangat beragam. Ormas Islam tidak dapat dipandang 

sebelah mata karena kehadiran dan keterlibatannya secara langsung maupun tidak langsung 

mempengaruhi kebijakan pemerintah maupun tatanan politik di Indonesia. Kegiatan dari 

ormas-ormas tersebut sangat beragam, namun umumnya melakukan kegiatan keagamaan 

(dakwah), pelayanan pendidikan, kesehatan, sosial, politik, hingga ke pemberdayaan 

ekonomi, serta menangkal terorisme dan radikalisme.9 

Ormas Islam umumnya memiliki ciri-ciri sebagai berikut:  

a. Berbasis agama Islam: Ormas Islam didirikan atas dasar keyakinan dan nilai-nilai Islam.  

b. Memiliki tujuan bersama: Ormas Islam memiliki tujuan bersama yang ingin dicapai, 

seperti dakwah, pendidikan, sosial, ekonomi, politik, dan sebagainya.  

c. Memiliki struktur organisasi: Ormas Islam memiliki struktur organisasi yang jelas dan 

terarah, dengan pengurus dan anggota yang memiliki peran dan tanggung jawab masing-

masing.  

d. Melakukan kegiatan bersama: Ormas Islam melakukan berbagai kegiatan bersama untuk 

mencapai tujuannya, seperti pengajian, seminar, workshop, aksi sosial, penggalangan 

dana, dan sebagainya.10 

 
7 Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go.” 
8 Shomad Abdul, Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia (Jakarta: PT. 

Raja Grafindo Persada, 2015), hlm. 71. 
9 Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go.” 
10 Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam 

Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” hlm. 591. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

366 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Keberadaan organisasi massa Islam memiliki pengaruh yang signifikan terhadap 

perkembangan dan penerapan hukum Islam di masyarakat. Setiap organisasi memiliki 

pendekatan dan strategi yang berbeda dalam menyebarkan serta mempraktikkan ajaran Islam 

sesuai dengan karakter dan visi keagamaannya. Melalui kegiatan dakwah, pendidikan, 

pembinaan umat, dan penetapan fatwa, ormas-ormas Islam turut mendorong lahirnya 

pemikiran hukum Islam yang dinamis dan kontekstual. Untuk memahami kontribusi tersebut 

secara lebih mendalam, perlu dikaji peran beberapa organisasi besar seperti Nahdlatul Ulama 

(NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS), yang masing-masing memiliki corak 

dan metode tersendiri dalam mengembangkan pemikiran serta praktik hukum Islam di tengah 

masyarakat Indonesia. 

1. Nahdlatul Ulama (NU) 

Setelah Nahdatul Ulama resmi didirikan sebagai organisasi keagamaan pada tahun 1926, 

organisasi tersebut membentuk lembaga pendidikan yang diberi nama LP ma’arif Nahdatul 

Ulama sebagai pelaksana kebijakan Nahdatul Ulama. Lembaga tersebut berfungsi sebagai 

pelaksana kebijakan Nahdatul Ulama dibidang pendidikan dan pengajaran, baik formal 

maupun non formal selain pondok pesantren serta membentuk RMI Rabitha ma’ahid al-

Islamiyah yang bertugas melaksanakan kebijakan Nahdatul Ulama dibidang pengembangan 

sistem pendidikan dan pondok pesantren. Kontribusi lembaga pendidikan NU dalam 

pengembangan pendidikan di Indonesia dapat dilihat dengan banyaknya jenis lembaga 

pendidikan telah didirikan dan dibina oleh NU melalui pendidikan tinggi. NU telah membina 

sekitar 12.092 lembaga pendidikan berupa pondok pesantren, madrasah dan sekolah sesuai 

dengan sistem pendidikannya yang tersebar di wilayah Nusantara. Perguruan tinggi Nahdatul 

Ulama (PTNU) merupakan salah satu satuan Pendidikan di bawah naungan LPTNU 

(Lembaga pendidikan Tinggi Nahdatul Ulama) yang meliputi Universitas, institut, sekolah 

tinggi, politeknik dan akademi yang total berjumlah 179 unit.11 

        Dalam melaksanakan program organisasi dalam bidang hukum Islam, NU mempunyai 

sebuah forum yang dinamakan Bahtsul Masa’il yang dikoordinasi oleh lembaga Syuriah. Hal 

ini terdapat pada Butir 7, Pasal 16, ART NU menyebutkan Lajnah Bahtsul Masa’il, adalah 

lembaga yang berfungsi, yaitu menghimpun masalah-masalah yang menuntut kepastian 

hukum. Secara historis forum Bahtsul Masa’il telah ada sebelum NU berdiri. Saat itu sudah 

ada tradisi diskusi dikalangan pesantren yang melibatkan kiai dan santri yang hasilnya 

diterbitkan dalam bulletin Lailatul Ijtima’ Nahdlatul Oelama (LINO).12 

 

2. Muhammadiyah 

      Ideologi Muhammadiyah dapat terlihat dari matan keyakinan dan cita-cita hidup 

Muhammadiyah berlandaskan pada Al-Qur’an dan sunah. Kedua sumber ini merupakan   

landasan   organisasi   Muhammadiyah.   Pada   awal   kemunculannya, organisasi  ini  

menyiarkan  kepada  masyarakat  Islam  yang  ada  di  Hindia  Belanda agar kembali kepada 

 
11 A.Indraerawati Indra, Kurniati, and Abd Rahman R, “Kontribusi Muhammadiyah Dan Nahdatul 

Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam Pengembangan Dan Penerapan Hukum 
Islam Di Indonesia,” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 2 (2023): hlm. 4, 
https://doi.org/10.55623/au.v4i2.207. 

12 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum 
Islam Di Indonesia,” Tahkim, 2014, hlm. 100. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

367 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Al-Qur’an dan sunah serta meninggalkan segala ibadah yang berhubungan dengan 

kemusyrikan dan khurafat. Organisasi ini menginginkan agar masyarakat mampu 

menjalankan Islam secara benar berdasarkan Al-Qur’an dan al-Sunnah. Organisasi 

Muhammadiyah sejak awal konsisten dengan bidang Garapan nya di  bidang  sosial  

keagamaan.  Oleh karena  itu, tidak pernah melakukan transformasi menjadi partai politik 

seperti yang  dialami  ormas-ormas Islam lainnya, seperti SI  dan NU misalnya.  Pada  masa  

pendudukan Jepang, organisasi Islam justru  berkembang  dengan cukup  pesat  ini  

dikarenakan Jepang tidak menginginkan elit-elit modern warisan Belanda. Pada bulan 

September 1943, dua organisasi Islam yakni NU dan Muhammadiyah diizinkan kembali 

melakukan kegiatan-kegiatan di bidang sosial  keagamaan. Muhammadiyah memang tidak 

berpartisipasi dalam bidang politik secara langsung   tetapi pengurus-pengurus   

Muhammadiyah   berpolitik   secara   tidak langsung dengan menjalankan apa yang mereka 

sebut dengan highpolitics.13 

 

3. Persis  

      Organisasi pembaru lainnya adalah Persatuan Islam (Persis), didirikan di Jawa Barat pada 

tahun 1923 oleh kelompok pedagang yang diketuai oleh Haji Zamzam dan Haji Muhammad 

Yunus, juga mencurahkan pada pengkajian agama, menyebarkan praktek ritual Islam yang 

benar, dan kepatuhan dalam menjalankan hukum Islam. Lembaga hukum pada awal 

pembentukannya diberi nama Majelis Ulama. Lembaga ini bertugas menyusun pedoman 

ibadah yang sesuai dengan ajaran Rasulullah saw., serta melahirkan pemikiran-pemikiran 

teologis yang dapat menghindarkan jama’ahnya dari bid’ah serta penyimpangan lainnya. 

Nama “Majelis Ulama” ini terus berlangsung sampai periode kepemimpinan KH. Isa Anshari 

(1948-1960), dan kemudian diganti dengan nama “Dewan Hisbah” sejak kepemimpinan KH 

E. Abdurrahman (1961-1983). Penggantian nama tersebut dimaksud agar fungsi ulama 

dikembangkan, tidak semata-mata melakukan kajian hukum tetapi juga melakukan kontrol, 

baik terhadap para fungsionaris, maupun anggota jama’ah secara keseluruhan. Dewan Hisbah 

benar-benar baru berfungsi pada dekade 1980-an setelah Latif Mukhtar menggantikan KH E. 

Abdurrahman pada tahun 1983.14 

      Penolakan Persis terhadap praktik keagamaan lain di Indonesia adalah tawasul dan 

pemujaan wali.  Pemujaan  terhadap  wali atau orang suci Adalah kebiasaan yang memang 

sudah ada sejak masa pra-Islam. Pada masa Hindu praktik ini  sudah  dilakukan. Hal  ini  

kemudian  tetap  berlanjut  saat  Islam  sudah berakar  di pulau  Jawa.  Dalam Persis, 

pemujaan  terhadap  wali  ini biasanya dilakukan dengan cara ziarah kuburan ke makam 

orang suci, lalu berdoa di makam tersebut dan meminta orang yang sudah mati itu sebagai 

perantara doa agar  diterima  oleh  Allah. Persis    menentang  keras  praktik ini karena 

mengganggapnya bukan sebagai  praktik Islam  dan  tidak  ada  dalilnya  dalam Al-Qur’an 

dan hadis.15 

 
13 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan 

Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum 
Islam,” hlm. 138. 

14 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum 
Islam Di Indonesia,” hlm. 99. 

15 Machmudi, Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia, hlm. 139. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

368 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

4. Serikat Islam (SI) 

      Pada  periode  awal  perkembangannya  SI  merupakan  suatu  hal  yang  besar dalam arti 

bahwa massa dapat dimobilisasi serentak secara besar-besaran, baik dari kota besar maupun 

daerah pedesaan. Sejak empat tahun didirikan, keanggotaannya telah mencapai hampir dua 

setengah juta, dan program kebangsaannya yang militan benar-benar dibuktikan untuk 

memperoleh kemerdekan penuh, kalau perlu dengan kekerasan. Para  pendiri  SI mendirikan  

organisasinya  tidak  semata-mata  untuk mengadakan  perlawanan  terhadap  orang-orang  

Cina,  tetapi  untuk  membuat  front melawan  semua  penghinaan  terhadap  rakyat  bumi 

putra.  Sarekat Islam berhasil sampai pada lapisan paling bawah masyarakat, yaitu lapisan 

yang sejak berabad-abad hampir tidak  mengalami  perubahan dan paling banyak menderita. 

Itulah karenanya  pemerintah  kolonial  Belanda  sangat  khawatir  kalau  pertumbuhan SI 

akan berjalan cepat dan menjadi ancaman terhadap eksistensinya. Oleh karena itu, 

pemerintah kolonial  Belanda  berusaha  untuk  mematahkan  gerakan  nasional  yang 

digerakkan  oleh  umat  Islam  tersebut. Hal  itu  menunjukkan  bahwa  SI  membawa sebuah 

perubahan kuantitatif, bukannya kualitatif di dalam hakikat Islam di sebuah desa di Jawa. 

Sarekat Islam adalah salah satu organisasi yang bersandar pada dinul-Islam. Organisasi ini 

bersumber pada Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam, dan al-Sunnah.  Pemerintah   yang   

dicita-citakan oleh   SI   ialah   pemerintah   yang kekuasaannya bersandar pada kemauan 

rakyat, yang menyatakan sepenuhnya suara dalam suatu Majelis Syura, berupa Majelis  

Permusyawaratan Rakyat, Majelis Parlemen atau lain-lainnya yang serupa itu yang harus 

bersandar pada demokrasi yang seluas-luasnya.16 

 

5. MUI 

MUI dibentuk melalui proses musyawarah antara para ulama, cendekiawan, dan pemimpin 

dari berbagai wilayah di Indonesia. Pertemuan ini melibatkan 26 ulama yang mewakili 26 

provinsi, 10 ulama dari organisasi Islam tingkat pusat seperti NU, Muhammadiyah, Syarikat 

Islam, Perti Al-Washliyah, Math‟laul Anwar, GUPPI, PTDI, DMI, dan Al Ittihadiyyah, serta 

4 ulama dari berbagai instansi pemerintahan seperti Dinas Rohani Islam, Angkatan Darat, 

Angkatan Udara, Angkatan Laut, dan POLRI. Selain itu, ada juga 13 tokoh cendekiawan 

yang ikut serta sebagai individu. Dari musyawarah ini, disepakati untuk membentuk sebuah 

wadah tempat para ulama, pemimpin, dan cendekiawan Muslim dapat berdiskusi, yang 

kemudian diatur dalam Piagam Berdirinya MUI. Piagam ini ditandatangani oleh seluruh 

peserta musyawarah yang kemudian dikenal sebagai Musyawarah Nasional Ulama I. 

Momentum pendirian MUI terjadi pada saat Indonesia sedang mengalami fase kebangkitan 

setelah 30 tahun merdeka, di mana perhatian bangsa banyak terfokus pada perjuangan politik 

kelompok dan kurang memperhatikan kesejahteraan rohani umat. Selama periode dua puluh 

lima tahun, MUI sebagai forum bagi ulama, pemimpin, dan cendekiawan Muslim berupaya 

untuk: a. Memberikan arahan dan pedoman kepada umat Islam Indonesia agar dapat hidup 

sesuai dengan ajaran agama dan menciptakan masyarakat yang diridhai oleh Allah. b. 

Memberikan saran dan fatwa mengenai isu-isu agama dan sosial kepada pemerintah dan 

 
16 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan 

Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum Islam,” 
hlm. 137. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

369 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

masyarakat, serta meningkatkan aktivitas yang memperkuat hubungan antarumat beragama 

guna memperkokoh persatuan dan kesatuan bangsa. c. Berperan sebagai penghubung antara 

ulama dan pemerintah serta sebagai perantara antara umat dan pemerintah untuk mendukung 

pembangunan nasional. d. Meningkatkan kerja sama antara organisasi, lembaga Islam, dan 

cendekiawan Muslim dalam memberikan arahan dan pedoman kepada masyarakat, 

khususnya umat Islam, melalui dialog dan pertukaran informasi.17 

 

B. Tantangan Dan Peluang Yang Dihadapi Organisasi Massa Islam Dalam Upaya 

Memperkuat Posisi Hukum Islam Di Tengah Sistem Hukum Nasional Indonesia 

Yang Bersifat Plural 

Organisasi massa Islam di Indonesia, adalah asosiasi sukarela yang dibentuk oleh 

masyarakat dengan aspirasi, kebutuhan, dan minat bersama. Mereka memainkan peran 

penting dalam berbagai aspek masyarakat Indonesia, termasuk pengembangan hukum dan 

pendidikan Islam, serta menjadi platform bagi umpan balik masyarakat kepada pemerintah. 

Organisasi-organisasi ini memiliki jutaan pendukung dan secara historis telah berkontribusi 

pada kemajuan bangsa dan pendidikan Islam di Indonesia dalam kerangka Negara Kesatuan 

Republik Indonesia (NKRI). 18 

Hukum Islam, juga dikenal sebagai syariah, adalah sistem hukum yang didasarkan pada 

ajaran agama Islam. Seiring dengan perkembangan zaman, muncul tantangan baru yang 

mempengaruhi implementasi hukum Islam di era kontemporer. Artikel ini akan membahas 

tantangan dan relevansi hukum Islam kontemporer dalam menghadapi perubahan sosial, 

politik, dan teknologi di dunia modern. Hukum Islam Kontemporer mengacu pada 

interpretasi dan aplikasi hukum Islam dalam konteks zaman modern. Hukum Islam, juga 

dikenal sebagai syariah, berasal dari sumber-sumber utama Islam, yaitu Al-Quran dan Sunnah 

(ajaran dan praktik Nabi Muhammad). Namun, dengan perubahan zaman dan tantangan yang 

dihadapi umat Muslim saat ini, terdapat kebutuhan untuk memahami dan mengaplikasikan 

hukum Islam dalam konteks kontemporer.19 

Konsep    pluralisme    hukum    adalah    keadaan  dimana  terdapat  dua  atau  lebih  

mekanisme  hukum  yang  berlangsung  dan  hidup   secara   berdampingan   pada   ruang   

yang   sama   pula.   Dalam   teori   tersebut   menjelaskan  bahwa  dalam  ketiga  norma  

yaitu   norma   Negara   (hukum   Negara),   norma  adat  adat/norma  sosial,  dan  hukum 

agama/etika      dapat      berjalan      secara      berdampingan, yang memiliki tujuan untuk 

mengoptimalkan  dan  menjalin  keselarasan terhadap   satu   sama   lain   dalam   ketiga   

norma      tersebut.      Pluralisme      hukum      erupakan   gagasan   bahwa   hukum   Adalah 

lembaga formal satu-satunya yang dimiliki Negara. Adapula yang beranggapan bahwa 

pluralisme hukum  merupakan  salah  satujalan untuk mengkritik kekuasaan Negara.  

Pluralisme    hukum    dapat    diartikan    sebagai suatu pandangan dalam memahami hukum-

 
17 Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam 

Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” hlm. 596. 
18 Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, hlm. 590. 
19 admin of FAI Universitas Medan Area, “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan Relevansi Di 

Era Modern,” Fakultas Agama Islam Universitas Medan Area, 2023, 
https://fai.uma.ac.id/2023/06/14/hukum-islam-kontemporer-tantangan-dan-relevansi-di-era-
modern/#. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

370 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

hukum       yang       hidup       pada       masyarakat       yang       berjalan       secara 

berdampingan     dengan     hukum     yang     diberlakukan oleh Negara. Salah satu yang 

terpenting  dalam  pluralisme hukum  adalah berjalannya   semua   sistem   secara   utuh,   

bukan    parsial.    Unsur    interaksi    yang    menjadi  hubungan  erat  untuk  memahami  

konsep   pluralisme   yang   berkaitan   erat   dengan  mekanisme  hukum  yang  ada  pada  

masyarakat majemuk.   Berdasarkan   pada   keadaan     sesungguhnya     dalam     sosial 

masyarakat  yang  mendasar  pada  sebuah  kenyataan  sosial  dalam  masyarakat  yang  

mempunyai  berbagai  jenis  sistem  hukumyang   berwujud   sebagai   identitas   sosial-

budaya  masyarakat  menjadi  hukum  yang  hidup dalam masyarakat. 20 

1. Tantangan Hukum Islam Kontemporer:  

a. Pluralitas dan Multikulturalisme: Di era globalisasi, masyarakat menjadi semakin 

multikultural dan beragam. Tantangan bagi hukum Islam adalah bagaimana 

mengakomodasi perbedaan budaya dan agama, sambil mempertahankan integritas ajaran 

Islam. Hal ini memerlukan pendekatan yang bijaksana dalam menerapkan hukum Islam 

agar tidak menimbulkan ketegangan sosial dan konflik. 

b. Hak Asasi Manusia: Prinsip-prinsip hak asasi manusia yang diakui secara universal 

menjadi tantangan bagi hukum Islam kontemporer. Beberapa aspek hukum Islam, seperti 

hukuman fisik atau diskriminasi gender, dapat dianggap bertentangan dengan standar hak 

asasi manusia. Oleh karena itu, diperlukan interpretasi yang cermat dan kontekstual 

terhadap hukum Islam agar sesuai dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia. 

c. Teknologi dan Inovasi: Perkembangan teknologi dan inovasi mempengaruhi banyak 

aspek kehidupan manusia, termasuk hukum. Tantangan hukum Islam kontemporer adalah 

bagaimana menanggapi isu-isu seperti keamanan siber, privasi, bioetika, dan keuangan 

digital dengan berpegang teguh pada prinsip-prinsip Islam yang relevan. Dalam hal ini, 

para cendekiawan dan ahli hukum Islam perlu terus memperbaharui pemahaman mereka 

untuk menghadapi tantangan baru ini. 

d. Globalisasi dan Perdagangan: Pertumbuhan perdagangan internasional dan interaksi 

global menimbulkan tantangan dalam menerapkan hukum Islam. Isu-isu seperti 

perdagangan halal, kontrak internasional, dan keuangan global membutuhkan pemikiran 

kreatif dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip hukum Islam dengan tuntutan 

perdagangan dan keuangan modern. Hal ini memerlukan kerjasama antara para ahli 

hukum Islam, ekonom, dan praktisi bisnis.21 

Organisasi massa Islam (ormas Islam) di Indonesia  contohnya NU, Muhammadiyah, 

Persis, MUI dan berbagai lembaga keagamaan lokal sejak lama berperan sebagai aktor sosial, 

pendidikan, dan politik yang berkontribusi pada pembentukan norma dan praktik hukum 

Islam di masyarakat. Posisi hukum Islam di Indonesia muncul dalam dua ranah: (1) ranah 

yuridis/formal (mis. Peradilan Agama, Kompilasi Hukum Islam, undang-undang keluarga), 

dan (2) ranah sosiologis/praktik (laku sosial, muamalah, pendidikan agama). Penguatan posisi 

Hukum Islam oleh ormas harus ditempuh sambil mengakomodasi karakteristik Indonesia: 

 
20 Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di Indonesia,” hlm. 18. 
21 admin of FAI Universitas Medan Area, “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan Relevansi Di 

Era Modern.” 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

371 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

negara Pancasila, pluralitas agama dan hukum adat, serta pengakuan prinsip HAM. 

Pendekatan ini menimbulkan serangkaian tantangan sekaligus peluang strategis bagi ormas.22  

a. Tantangan Struktural dan Regulatif 

Sistem hukum nasional Indonesia merupakan sistem dengan pluralisme yang cukup 

kompleks, termasuk mengakomodasi unsur hukum agama (termasuk hukum Islam), hukum 

adat, dan hukum positif negara. Dalam kerangka ini, ormas Islam memiliki tantangan 

struktural dalam memperkuat posisi hukum Islam karena ruang formal masih terbatas dan 

banyak proses yang harus ditempuh untuk menjadikan norma syariah sebagai bagian dari 

hukum nasional. Sebagai contoh, penelitian Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum 

Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan oleh Wicaksono dan Mahipal menyebut bahwa 

“proses integrasi ini tidak lepas dari tantangan seperti kompleksitas pluralisme masyarakat, 

perbedaan interpretasi mazhab, serta dinamika politik hukum yang seringkali pragmatis. 
23Hal tersebut menegaskan bahwa ormas Islam yang ingin memperkuat hukum Islam harus 

menghadapi sistem‐legislatif, regulasi, serta konteks negara plural yang mensyaratkan 

inklusivitas dan kesesuaian dengan norma nasional. Ormas Islam juga menghadapi kendala 

ketika norma syariah yang diajukan berpotensi bertabrakan dengan prinsip hak asasi manusia 

atau pluralitas nilai. Dalam penelitian yang sama dinyatakan bahwa “kekhawatiran akan 

diskriminasi dan belum optimalnya harmonisasi dengan prinsip hak asasi manusia juga 

menjadi sorotan.”24 Dengan demikian, tantangan regulatif bukan hanya soal menyusun 

regulasi, tetapi juga soal bagaimana norma tersebut memperoleh legitimasi dalam kerangka 

hukum nasional yang plural. 

b. Tantangan Normatif-Interpretatif 

Di dalam ormas Islam sendiri sering terjadi variabilitas pemahaman terhadap hukum Islam 

seperti perbedaan mazhab, metode istinbath, maupun orientasi sosial‐keagamaan. Hal ini 

menghambat upaya ormas untuk memiliki satu visi bersama dalam memperjuangkan posisi 

hukum Islam. Dalam artikel Organisasi Islam dan Pengaruhnya pada Hukum Islam di 

Indonesia oleh Kasim disebut bahwa ormas-ormas besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan 

Muhammadiyah memiliki karakter pemikiran yang berbeda: NU cenderung mempertahankan 

tradisi mazhab, sementara Muhammadiyah mengusung modernisasi ijtihad rasional.25 Maka, 

keberagaman internal ini memunculkan tantangan ketika ormas diminta untuk menghadapi 

pembuat kebijakan dalam hal advokasi regulasi hukum. 

c. Tantangan Politik Hukum dan Legitimasi Sosial 

Perjuangan ormas Islam untuk memperkuat hukum Islam tidak terlepas dari dinamika 

politik hukum yaitu bagaimana hukum dibentuk, ditafsirkan dan diterapkan dalam konteks 

kekuasaan, kepentingan politik, dan kebijakan publik. Ketika ormas terlibat dalam advokasi 

regulasi, seringkali muncul isu politisasi agama yang dapat mengurangi legitimasi moral 

ormas di mata masyarakat luas. Sebagai ilustrasi, Wicaksono & Mahipal menunjukkan bahwa 

ormas Islam “sering diuji ketika tuntutan hukum Islam dianggap mengancam pluralitas atau 

 
22 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan 

Tantangan.” 
23 Mahipal., hlm. 2138. 
24 Mahipal., hlm. 2142. 
25 Muhammad Kasim, “‘Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Pada Hukum Islam Di Indonesia,’” Jurnal 

Ilmiah Al-Syir’ah, 7, no. 1 (2016): hlm. 4-6. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

372 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

hak kelompok minoritas.”26 Legitimasi sosial ini sangat penting, karena tanpa dukungan 

masyarakat luas (termasuk non-Muslim atau kelompok plural lainnya), langkah memperkuat 

posisi hukum Islam bisa menghadapi resistensi kuat. 

d. Tantangan Kapasitas Internal Organisasi 

Untuk memasuki arena legislasi, advokasi hukum dan penyusunan regulasi, ormas Islam 

memerlukan kapasitas internal yang memadai baik dari sisi riset, sumber daya manusia yang 

memahami hukum nasional dan syariah, serta kelembagaan yang kuat. Namun, banyak 

penelitian menunjukkan bahwa ormas masih terbatas dalam aspek teknis tersebut. Sebagai 

contoh dalam penelitian Fitriyani, disebut bahwa “keterbatasan sumber daya manusia dan 

institusional menjadi hambatan klasik bagi ormas dalam memasuki arena legislasi dan 

advokasi hukum.” 27 Faktanya, tanpa kapasitas tersebut, ormas hanya akan menjadi pengamat 

atau pendorong saja, bukan mitra strategis dalam pembentukan dan implementasi regulasi 

hukum Islam. 

e. Tantangan Pluralitas dan Hak Asasi 

Indonesia sebagai negara dengan keberagaman agama, suku, dan budaya menuntut bahwa 

setiap norma hukum harus mempertimbangkan pluralitas dan hak asasi manusia. Ketika 

norma hukum Islam yang diajukan ormas dianggap kurang inklusif atau mengancam hak-hak 

kelompok minoritas, maka akan muncul resistensi dan hambatan implementasi. Dalam 

penelitian Wicaksono & Mahipal disebut bahwa “perlunya pendekatan hukum Islam yang 

berorientasi kemanusiaan untuk menghindari konflik dengan hak-hak dasar.”28 Dengan 

demikian, ormas harus mampu merumuskan argumen bahwa hukum Islam yang diperkuat 

tidak hanya untuk umat Islam tetapi juga sesuai dengan prinsip keadilan nasional dan hak 

universal. 

 

2. Peluang 

Pluralisme agama di Indonesia adalah untuk membangun secara utuh dan bulat ikatan 

kehidupan, dan juga perlu adanya kesadaran, untuk mencapai cita-cita proklamasi 

kemerdekaan sekaligus untuk mempertahankannya perlu pengalaman, upayanya berangkat 

dari kenyataan yang terdapat di dalam Konstitusi Negara Republik Indonesia. Pluralitas 

menjadi satu kekuatan pada masanya yang menghantarkan bangsa ini mendapat kekuatan 

tersebut, kemampuan untuk berdiri sendiri (merdeka) duduk sejajar dan berdiri sama tinggi 

dengan bangsa-bangsa lainnya. 

a. Legitimasi Historis dan Basis Sosial Luas 

Ormas Islam besar di Indonesia memiliki legitimasi historis dan pengaruh sosial yang 

kuat. Misalnya, Fitriyani dalam artikelnya “Organisasi Islam dan Pengaruhnya dalam 

Pembentukan dan Pengembangan Hukum Islam di Indonesia” menulis bahwa “lembaga-

lembaga organisasi Islam formal seperti Muhammadiyah, dan NU bertujuan agar Hukum 

 
26 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan 

Tantangan.,” hlm. 2143. 
27 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum 

Islam Di Indonesia,” hlm. 3-4. 
28 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan 

Tantangan.,” hlm. 2145. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

373 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Islam diterapkan di Indonesia dengan kepribadian Indonesia.”29 Dengan jaringan sosial yang 

luas dan legitimasi moral, ormas Islam memiliki modal sosial penting untuk mendorong 

penguatan hukum Islam melalui pendidikan, dakwah, dan partisipasi masyarakat. 

b. Peluang Yuridis yang Sudah Ada 

Ada kanal formal yang bisa digunakan ormas untuk memperkuat hukum Islam, seperti 

keberadaan lembaga peradilan agama, Undang-Undang Perkawinan, regulasi ekonomi 

syariah, wakaf dan zakat. Penelitian Wicaksono & Mahipal menyatakan bahwa integrasi 

hukum Islam secara yuridis terlihat dari “dibentuknya Peradilan Agama, keberlakuan 

Undang-Undang Perkawinan, serta pengembangan ekonomi dan keuangan syariah yang 

diatur secara komprehensif.”30 Dengan demikian, ormas tidak mulai dari nol; mereka dapat 

memanfaatkan kerangka yang telah ada untuk memperluas pengaruh dan posisi hukum Islam. 

c. Peluang melalui Pendekatan Maqāṣid al-Syariah 

Pendekatan maqāṣid al-syariah (tujuan syariah: kemaslahatan, keadilan, perlindungan 

hak) menawarkan kerangka yang sangat relevan untuk konteks plural Indonesia. Dengan 

menggunakan pendekatan ini, ormas dapat menyusun argumen bahwa hukum Islam tidak 

hanya bersifat eksklusif tetapi menjawab kebutuhan kemaslahatan umum. Sebagai dibahas 

dalam Wicaksono & Mahipal: “peluang yang ditawarkan oleh Hukum Islam sangat besar, 

terutama dalam memperkaya khazanah hukum nasional dengan nilai-nilai keadilan substantif, 

moralitas universal, dan prinsip kemaslahatan umat (maqāṣid al-syarī‘ah).”31 Dengan 

demikian pendekatan ini memungkinkan ormas Islam memperkuat posisi hukum Islam 

sambil tetap menghormati pluralitas dan hak asasi. 

d. Peluang lewat Pendidikan, Litbang, dan Advokasi 

Ormas Islam mampu meningkatkan kapasitas pendidikan, penelitian, dan advokasi dalam 

bidang hukum Islam. Dengan menghasilkan kajian empiris, menyusun draft regulasi, serta 

membangun kemitraan dengan lembaga pemerintah atau akademik, ormas dapat memperkuat 

posisi strategisnya dalam pembentukan kebijakan. Misalnya dalam penelitian Jamaluddin 

dkk. disebut bahwa organisasi Islam “berpengaruh dalam pembentukan dan perkembangan 

hukum Islam mulai dari masa kemerdekaan hingga sekarang.”32 Dengan demikian, peluang 

ini menyiratkan bahwa ormas yang aktif dalam pendidikan hukum dan advokasi akan 

memperoleh posisi yang lebih signifikan dalam memperkuat hukum Islam. 

e. Peluang Ekonomi-Institusional 

 Perkembangan keuangan syariah, wakaf produktif dan zakat institusional membuka 

ruang bagi ormas Islam untuk memperkuat regulasi hukum Islam dalam ranah ekonomi dan 

sosial. Dengan ikut serta dalam regulasi ataupun operasionalisasi ekonomi syariah, ormas 

dapat meningkatkan relevansi dan posisi hukum Islam dalam kehidupan umat dan negara. 

 
29 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum 

Islam Di Indonesia,” hlm. 2-3. 
30 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan 

Tantangan.,” hlm. 2139-2140. 
31 Mahipal., ibid. 2141. 
32 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan 

Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum Islam,” 
hlm. 5. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

374 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Hal ini sekaligus menciptakan legitimasi fungsional bahwa hukum Islam bukan hanya teori 

tetapi terimplementasi secara sosial-ekonomi. 

Berdasarkan tantangan dan peluang di atas, beberapa strategi yang bisa dijalankan oleh ormas 

Islam adalah: 

a) Memperkuat unit riset, advokasi, dan legal drafting di dalam ormas agar mampu 

menyusun kajian dan regulasi yang layak secara teknis dan normatif. 

b) Mengadopsi pendekatan maqāṣid al-syariah dan menyelaraskan dengan prinsip hak asasi 

manusia serta nilai Pancasila agar hukum Islam dapat diterima dalam masyarakat plural. 

c) Membangun kolaborasi lintas aktor (pemerintah, akademisi, NGO, komunitas adat) 

sehingga advokasi hukum Islam memiliki dukungan luas dan tidak terlihat sebagai upaya 

eksklusif. 

d) Meningkatkan literasi hukum masyarakat agar pemahaman terhadap hukum Islam dan 

hubungan dengan hukum nasional semakin kuat; sehingga ketika ormas mendorong 

regulasi, masyarakat menanggapinya dengan positif. 

e) Melakukan inisiatif pilot di tingkat daerah atau lembaga lokal untuk menguji model 

harmonisasi hukum Islam dengan hukum nasional dan pluralitas masyarakat sebagai 

bukti praktik yang berhasil dan dapat direplikasi. 

Organisasi massa Islam di Indonesia memiliki kesempatan yang sangat besar untuk 

memperkuat posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional. Namun, tantangan yang 

cukup kompleks masih menghambat progres tersebut, mulai dari kerangka regulasi yang 

plural, kapasitas internal, hingga sensitivitas sosial-agama. Dengan strategi yang tepat 

termasuk riset, advokasi inklusif dan pendidikan hukum ormas Islam bisa menjadi agen 

strategis yang memperkuat hukum Islam yang kontekstual, adil, dan inklusif di Indonesia. 

 

 

KESIMPULAN 

Organisasi massa Islam memiliki peranan strategis dalam upaya memperkuat posisi 

hukum Islam di Indonesia, baik melalui pendidikan, dakwah, maupun advokasi kebijakan 

publik. Dalam sistem hukum nasional yang bersifat plural—di mana hukum Islam, hukum 

adat, dan hukum positif negara berjalan berdampingan—ormas Islam berfungsi sebagai 

jembatan antara nilai-nilai syariah dan sistem hukum nasional yang berlandaskan Pancasila 

serta UUD 1945. 

Tantangan utama yang dihadapi ormas Islam antara lain adalah pluralitas hukum yang 

menyebabkan perbedaan tafsir dan praktik di lapangan, keterbatasan kapasitas kelembagaan 

dan sumber daya manusia, serta resistensi politik dan sosial yang muncul ketika nilai-nilai 

Islam dianggap bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia dan kebinekaan. Selain itu, 

masih terdapat persoalan internal berupa perbedaan pandangan antarormas mengenai konsep 

dan implementasi hukum Islam, yang kadang menghambat kesatuan visi dalam 

memperjuangkan aspirasi hukum Islam secara nasional. 

Namun, di balik tantangan tersebut, terdapat berbagai peluang yang dapat 

dimanfaatkan. Pertama, legitimasi historis dan sosial yang dimiliki ormas Islam memberikan 

modal moral yang kuat untuk mempengaruhi arah pembentukan hukum nasional. Kedua, 

perkembangan lembaga-lembaga keislaman seperti peradilan agama, Kompilasi Hukum 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

375 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Islam, serta sektor ekonomi syariah menjadi ruang aktualisasi bagi hukum Islam dalam ranah 

formal kenegaraan. Ketiga, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan syariat) membuka 

peluang bagi ormas Islam untuk menampilkan wajah hukum Islam yang moderat, 

berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip kemanusiaan universal. 

Dengan demikian, penguatan posisi hukum Islam di Indonesia tidak hanya bergantung 

pada keberanian politik atau kekuatan massa, melainkan juga pada kemampuan ormas Islam 

dalam membangun narasi hukum yang rasional, kontekstual, dan sesuai dengan prinsip 

keadilan sosial. Strategi yang perlu dikedepankan adalah kolaborasi lintas sektor, peningkatan 

kapasitas hukum dan riset, serta pendidikan hukum yang inklusif. Melalui pendekatan 

tersebut, ormas Islam dapat memainkan peran penting dalam mewujudkan integrasi hukum 

Islam dengan sistem hukum nasional yang plural tanpa mengorbankan semangat toleransi dan 

keadilan sosial yang menjadi dasar kehidupan berbangsa dan bernegara. 

Kajian ini menunjukkan bahwa perjuangan organisasi massa Islam dalam 

memperkuat posisi hukum Islam bukan sekadar persoalan legal-formal, tetapi juga 

perjuangan nilai, identitas, dan moralitas di tengah masyarakat yang majemuk. Upaya ini 

menuntut kemampuan ormas untuk terus beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa 

kehilangan ruh syariah yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan. Diperlukan sinergi 

antara pemerintah, akademisi, dan ormas Islam untuk membangun tata hukum yang lebih 

inklusif dan responsif terhadap kebutuhan umat. Dengan semangat kolaborasi, intelektualitas, 

dan komitmen terhadap nilai kemanusiaan, hukum Islam dapat berperan lebih nyata dalam 

memperkokoh sistem hukum nasional yang berkeadilan dan bermartabat. 

 

  

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul, Shomad. Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia. Jakarta: 

PT. Raja Grafindo Persada, 2015. 

admin of FAI Universitas Medan Area. “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan 

Relevansi Di Era Modern.” Fakultas Agama Islam Universitas Medan Area, 2023. 

https://fai.uma.ac.id/2023/06/14/hukum-islam-kontemporer-tantangan-dan-relevansi-

di-era-modern/#. 

Apria Ivoni Suci, S.H. “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go,” 

n.d. 

Fitriyani. “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan 

Hukum Islam Di Indonesia.” Tahkim, 2014, 13. 

Indra, A.Indraerawati, Kurniati, and Abd Rahman R. “Kontribusi Muhammadiyah Dan 

Nahdatul Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam 

Pengembangan Dan Penerapan Hukum Islam Di Indonesia.” Al-Ubudiyah: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 2 (2023): 1–7. 

https://doi.org/10.55623/au.v4i2.207. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

376 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing. “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam 

Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam.” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial 

Dan Humaniora 3, no. 4 (2024): 589–601. 

https://doi.org/10.56799/peshum.v3i4.3994. 

Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati. “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan 

Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the 

Jurnal Bidang Hukum Islam.” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 3, no. 2 

(2022): 130–43. https://doi.org/10.36701/bustanul.v3i2.567.PENDAHULUAN. 

Kasim, Muhammad. “‘Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Pada Hukum Islam Di 

Indonesia,.’” Jurnal Ilmiah Al-Syir’ah, 7, no. 1 (2016). 

Machmudi, Yon. Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia. Depok: PTTI UI, 

2013. 

Mahipal., Yonathan Parlinggoman Wicaksono. “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem 

Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan.” IJIJEL / Sharia Journal 3, no. 

3 (2025). 

Panjalu, Gandhung Fajar. “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di 

Indonesia.” Jurnal Mas Mansyur 2, no. 1 (2024): 15–27. https://journal.um-

surabaya.ac.id/MasMansyur/article/view/21499. 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

