' INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Eksistensi dan Kontribusi Organisasi Massa Islam dalam Kehidupan
Berbangsa dan Bernegara

Muhammad Yasir'!, Abd. Rahman R?, Rahmatiah HL3

123 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Email: mamanky@gmail.com', abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id?, rahmatiah@uin-alauddin.ac.id?

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received December 19, 2025
Revised December 27, 2025
Accepted January 02, 2026

Keywords:

Islamic Mass Organizations,
Islamic Law, Legal Pluralism,
Indonesia

This study examines the challenges and opportunities faced by Islamic
mass organizations in strengthening the position of Islamic law within
Indonesia’s plural national legal system. In the context of a pluralistic
society, Islamic law does not operate in isolation, but rather interacts
with customary law and state positive law. Islamic mass
organizations such as Nahdlatul Ulama, Muhammadiyah, and the
Majelis Ulama Indonesia play a strategic role in education, religious
outreach (da‘wah), legal advocacy, and the formulation of
regulations based on Islamic values. Through a qualitative
descriptive approach and library research, this study finds that
Islamic organizations face challenges in the form of legal pluralism,
political  resistance, and limited internal legal resources.
Nevertheless, opportunities for strengthening Islamic law remain
open through legal education initiatives, public policy advocacy, and
active participation in the national Islamic economic system.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

&0

Article history:

Received December 19, 2025
Revised December 27, 2025
Accepted January 02, 2026

Keywords:

Organisasi Massa Islam,
Hukum Islam, Pluralisme
Hukum, Indonesia

Penelitian ini membahas tantangan dan peluang yang dihadapi
organisasi massa Islam dalam memperkuat posisi hukum Islam di
tengah sistem hukum nasional Indonesia yang bersifat plural. Dalam
konteks masyarakat majemuk, hukum Islam tidak berdiri sendiri,
tetapi berinteraksi dengan hukum adat dan hukum positif negara.
Organisasi massa Islam seperti Nahdlatul Ulama (NU),
Muhammadiyah, dan Majelis Ulama Indonesia (MUI) memainkan
peran strategis dalam pendidikan, dakwah, advokasi hukum, serta
pembentukan regulasi yang berlandaskan nilai-nilai syariah. Melalui
pendekatan  deskriptif kualitatif dan penelitian kepustakaan,
ditemukan bahwa ormas Islam menghadapi tantangan berupa
pluralitas hukum, resistensi politik, serta keterbatasan sumber daya
hukum internal. Namun demikian, peluang penguatan hukum Islam
terbuka melalui jalur pendidikan hukum, advokasi kebijakan publik,
dan partisipasi dalam sistem ekonomi syariah nasional.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Corresponding Author:
Muhammad Yasir

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

E-mail: mamanky@gmail.com

363 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:mamanky@gmail.com
mailto:abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id
mailto:rahmatiah@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:mamanky@gmail.com

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

PENDAHULUAN

Organisasi massa Islam di Indonesia merupakan wadah sosial keagamaan yang berperan
penting dalam membentuk nilai dan praktik hukum Islam di masyarakat. Keberadaan mereka
mencerminkan semangat kolektif umat Islam untuk memperjuangkan nilai-nilai syariah
dalam kerangka negara hukum Indonesia yang berasaskan Pancasila dan UUD 1945.!

Dalam sejarahnya, ormas seperti Nahdlatul Ulama (NU), Muhammadiyah, dan Persatuan
Islam (PERSIS) telah mengambil bagian penting dalam pengembangan hukum Islam baik
pada tataran normatif maupun sosial.> Melalui lembaga-lembaga pendidikan, forum Bahtsul
Masail, dan fatwa keagamaan, ormas Islam berkontribusi dalam mengembangkan hukum
Islam yang kontekstual dan mampu beradaptasi dengan dinamika masyarakat modern.>

Namun demikian, sistem hukum Indonesia bersifat plural, di mana hukum Islam
berdampingan dengan hukum adat dan hukum nasional.* Kondisi ini menimbulkan tantangan
dalam proses integrasi dan harmonisasi hukum, karena keberagaman sumber hukum sering
kali memunculkan perbedaan interpretasi dan implementasi di lapangan. Di sisi lain,
pluralisme hukum juga membuka peluang bagi ormas Islam untuk memperkuat posisi hukum
Islam melalui jalur pendidikan, advokasi, dan partisipasi aktif dalam kebijakan publik.’

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research). Pendekatan yang digunakan adalah teologi normatif dan
konseptual, yaitu menelaah peran organisasi massa Islam dari perspektif ajaran Islam dan
konsep pluralisme hukum di Indonesia. Data diperoleh dari berbagai sumber pustaka,
termasuk jurnal nasional, buku akademik, dan dokumen resmi organisasi Islam. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitis, dengan menafsirkan kontribusi dan tantangan ormas
Islam dalam memperkuat hukum Islam melalui kegiatan pendidikan, fatwa, dan advokasi
sosial.

'S.H. Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go,” n.d.

2Yon Machmudi, Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia (Depok: PTTI Ul, 2013), him.
139.

% Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam
Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial Dan Humaniora 3, no.
4 (2024): hlm. 591, https://doi.org/10.56799/peshum.v3i4.3994.

4Yonathan Parlinggoman Wicaksono Mabhipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum
Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan.,” UIJEL / Sharia Journal 3, no. 3 (2025): him. 112.

® Gandhung Fajar Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di
Indonesia,” Jurnal Mas Mansyur 2, no. 1 (2024): hlm. 88, https://journal.um-
surabaya.ac.id/MasMansyur/article/view/21499.

6 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum
Islam,” Bustanul Fugaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 3, no. 2 (2022): hlm. 138,
https://doi.org/10.36701/bustanul.v3i2.567.PENDAHULUAN.

364 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Peran Organisasi Massa Islam Di Indonesia, Dalam Mengembangkan Pemikiran
Dan Praktik Hukum Islam Di Masyarakat
Kehadiran organisasi kemasyarakatan (ormas) merupakan manifestasi dari pengakuan

Indonesia sebagai negara hukum yang menjunjung tinggi demokrasi di mana setiap individu

dan masyarakat memiliki kebebasan berserikat, berkumpul, dan berpendapat yang dijamin

dalam konstitusi. Secara lebih terperinci pengaturan mengenai ormas telah tercantum dalam

Undang-Undang (UU) Nomor 17 Tahun 2013 tentang Ormas sebagaimana telah diubah

dengan UU Nomor 16 Tahun 2017.7

Organisasi masyarakat atau disingkat ormas adalah suatu istilah yang digunakan

di Indonesia terhadap organisasi berbasis massa yang dibentuk dengan tujuan tertentu

berdasarkan  kesepakatan bersama. Ormas dapat dibentuk berdasarkan beberapa

kesamaan atau tujuan, misalnya: agama, pendidikan, dan sosial. Dengan demikian, ormas

Islam dapat diartikan sebagai organisasi berbasis massa yang disatukan oleh tujuan untuk

memperjuangkan tegaknya agama Islam sesuai Al-Qur’an dan hadis serta memajukan umat

Islam dalam berbagai bidang; baik dalam bidang agama, pendidikan, sosial maupun budaya.®

Ormas keagamaan, khususnya ormas Islam telah memberikan warna tersendiri dalam
perjalanan sejarah bangsa Indonesia, baik sejak dari masa pra kemerdekaan maupun hingga
saat ini. Setidaknya terdapat lebih dari 100 organisasi Islam yang bersifat organisasi massa
dengan jumlah pendukung mencapai jutaan orang. Ormas tersebut umumnya berawal dari
gerakan kebudayaan yang bertujuan menguatkan landasan budaya dalam kehidupan
masyarakat dengan kegiatan yang sangat beragam. Ormas Islam tidak dapat dipandang
sebelah mata karena kehadiran dan keterlibatannya secara langsung maupun tidak langsung
mempengaruhi kebijakan pemerintah maupun tatanan politik di Indonesia. Kegiatan dari
ormas-ormas tersebut sangat beragam, namun umumnya melakukan kegiatan keagamaan

(dakwah), pelayanan pendidikan, kesehatan, sosial, politik, hingga ke pemberdayaan

ekonomi, serta menangkal terorisme dan radikalisme.’
Ormas Islam umumnya memiliki ciri-ciri sebagai berikut:

a. Berbasis agama Islam: Ormas Islam didirikan atas dasar keyakinan dan nilai-nilai Islam.

b. Memiliki tujuan bersama: Ormas Islam memiliki tujuan bersama yang ingin dicapai,
seperti dakwah, pendidikan, sosial, ekonomi, politik, dan sebagainya.

c. Memiliki struktur organisasi: Ormas Islam memiliki struktur organisasi yang jelas dan
terarah, dengan pengurus dan anggota yang memiliki peran dan tanggung jawab masing-
masing.

d. Melakukan kegiatan bersama: Ormas Islam melakukan berbagai kegiatan bersama untuk
mencapai tujuannya, seperti pengajian, seminar, workshop, aksi sosial, penggalangan
dana, dan sebagainya.'’

7 Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go.”

8 Shomad Abdul, Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia (Jakarta: PT.
Raja Grafindo Persada, 2015), hlm. 71.

9 Apria Ivoni Suci, “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go.”

10 [skandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam
Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” hlm. 591.

365 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Keberadaan organisasi massa Islam memiliki pengaruh yang signifikan terhadap
perkembangan dan penerapan hukum Islam di masyarakat. Setiap organisasi memiliki
pendekatan dan strategi yang berbeda dalam menyebarkan serta mempraktikkan ajaran Islam
sesuai dengan karakter dan visi keagamaannya. Melalui kegiatan dakwah, pendidikan,
pembinaan umat, dan penetapan fatwa, ormas-ormas Islam turut mendorong lahirnya
pemikiran hukum Islam yang dinamis dan kontekstual. Untuk memahami kontribusi tersebut
secara lebih mendalam, perlu dikaji peran beberapa organisasi besar seperti Nahdlatul Ulama
(NU), Muhammadiyah, dan Persatuan Islam (PERSIS), yang masing-masing memiliki corak
dan metode tersendiri dalam mengembangkan pemikiran serta praktik hukum Islam di tengah
masyarakat Indonesia.

1. Nahdlatul Ulama (NU)

Setelah Nahdatul Ulama resmi didirikan sebagai organisasi keagamaan pada tahun 1926,
organisasi tersebut membentuk lembaga pendidikan yang diberi nama LP ma’arif Nahdatul
Ulama sebagai pelaksana kebijakan Nahdatul Ulama. Lembaga tersebut berfungsi sebagai
pelaksana kebijakan Nahdatul Ulama dibidang pendidikan dan pengajaran, baik formal
maupun non formal selain pondok pesantren serta membentuk RMI Rabitha ma’ahid al-
Islamiyah yang bertugas melaksanakan kebijakan Nahdatul Ulama dibidang pengembangan
sistem pendidikan dan pondok pesantren. Kontribusi lembaga pendidikan NU dalam
pengembangan pendidikan di Indonesia dapat dilihat dengan banyaknya jenis lembaga
pendidikan telah didirikan dan dibina oleh NU melalui pendidikan tinggi. NU telah membina
sekitar 12.092 lembaga pendidikan berupa pondok pesantren, madrasah dan sekolah sesuai
dengan sistem pendidikannya yang tersebar di wilayah Nusantara. Perguruan tinggi Nahdatul
Ulama (PTNU) merupakan salah satu satuan Pendidikan di bawah naungan LPTNU
(Lembaga pendidikan Tinggi Nahdatul Ulama) yang meliputi Universitas, institut, sekolah
tinggi, politeknik dan akademi yang total berjumlah 179 unit.!!

Dalam melaksanakan program organisasi dalam bidang hukum Islam, NU mempunyai
sebuah forum yang dinamakan Bahtsul Masa’il yang dikoordinasi oleh lembaga Syuriah. Hal
ini terdapat pada Butir 7, Pasal 16, ART NU menyebutkan Lajnah Bahtsul Masa’il, adalah
lembaga yang berfungsi, yaitu menghimpun masalah-masalah yang menuntut kepastian
hukum. Secara historis forum Bahtsul Masa’il telah ada sebelum NU berdiri. Saat itu sudah
ada tradisi diskusi dikalangan pesantren yang melibatkan kiai dan santri yang hasilnya
diterbitkan dalam bulletin Lailatul Ijtima’ Nahdlatul Oelama (LINO).!

2. Muhammadiyah

Ideologi Muhammadiyah dapat terlihat dari matan keyakinan dan cita-cita hidup
Muhammadiyah berlandaskan pada Al-Qur’an dan sunah. Kedua sumber ini merupakan
landasan  organisasi Muhammadiyah. Pada awal kemunculannya, organisasi ini
menyiarkan kepada masyarakat Islam yang ada di Hindia Belanda agar kembali kepada

11 AIndraerawati Indra, Kurniati, and Abd Rahman R, “Kontribusi Muhammadiyah Dan Nahdatul
Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam Pengembangan Dan Penerapan Hukum
Islam Di Indonesia,” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 2 (2023): hlm. 4,
https://doi.org/10.55623 /au.v4i2.207.

12 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum
Islam Di Indonesia,” Tahkim, 2014, hlm. 100.

366 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Al-Qur’an dan sunah serta meninggalkan segala ibadah yang berhubungan dengan
kemusyrikan dan khurafat. Organisasi ini menginginkan agar masyarakat mampu
menjalankan Islam secara benar berdasarkan Al-Qur’an dan al-Sunnah. Organisasi
Muhammadiyah sejak awal konsisten dengan bidang Garapan nya di bidang sosial
keagamaan. Oleh karena itu, tidak pernah melakukan transformasi menjadi partai politik
seperti yang dialami ormas-ormas Islam lainnya, seperti SI dan NU misalnya. Pada masa
pendudukan Jepang, organisasi Islam justru berkembang dengan cukup pesat ini
dikarenakan Jepang tidak menginginkan elit-elit modern warisan Belanda. Pada bulan
September 1943, dua organisasi Islam yakni NU dan Muhammadiyah diizinkan kembali
melakukan kegiatan-kegiatan di bidang sosial keagamaan. Muhammadiyah memang tidak
berpartisipasi dalam bidang politik secara langsung tetapi pengurus-pengurus
Muhammadiyah berpolitik secara tidak langsung dengan menjalankan apa yang mereka
sebut dengan highpolitics."

3. Persis

Organisasi pembaru lainnya adalah Persatuan Islam (Persis), didirikan di Jawa Barat pada
tahun 1923 oleh kelompok pedagang yang diketuai oleh Haji Zamzam dan Haji Muhammad
Yunus, juga mencurahkan pada pengkajian agama, menyebarkan praktek ritual Islam yang
benar, dan kepatuhan dalam menjalankan hukum Islam. Lembaga hukum pada awal
pembentukannya diberi nama Majelis Ulama. Lembaga ini bertugas menyusun pedoman
ibadah yang sesuai dengan ajaran Rasulullah saw., serta melahirkan pemikiran-pemikiran
teologis yang dapat menghindarkan jama’ahnya dari bid’ah serta penyimpangan lainnya.
Nama “Majelis Ulama” ini terus berlangsung sampai periode kepemimpinan KH. Isa Anshari
(1948-1960), dan kemudian diganti dengan nama “Dewan Hisbah” sejak kepemimpinan KH
E. Abdurrahman (1961-1983). Penggantian nama tersebut dimaksud agar fungsi ulama
dikembangkan, tidak semata-mata melakukan kajian hukum tetapi juga melakukan kontrol,
baik terhadap para fungsionaris, maupun anggota jama’ah secara keseluruhan. Dewan Hisbah
benar-benar baru berfungsi pada dekade 1980-an setelah Latif Mukhtar menggantikan KH E.
Abdurrahman pada tahun 1983.'

Penolakan Persis terhadap praktik keagamaan lain di Indonesia adalah tawasul dan
pemujaan wali. Pemujaan terhadap wali atau orang suci Adalah kebiasaan yang memang
sudah ada sejak masa pra-Islam. Pada masa Hindu praktik ini sudah dilakukan. Hal ini
kemudian tetap berlanjut saat Islam sudah berakar di pulau Jawa. Dalam Persis,
pemujaan terhadap wali ini biasanya dilakukan dengan cara ziarah kuburan ke makam
orang suci, lalu berdoa di makam tersebut dan meminta orang yang sudah mati itu sebagai
perantara doa agar diterima oleh Allah. Persis = menentang keras praktik ini karena
mengganggapnya bukan sebagai praktik Islam dan tidak ada dalilnya dalam Al-Qur’an
dan hadis."’

13 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum
Islam,” hlm. 138.

14 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum
Islam Di Indonesia,” hlm. 99.

15 Machmudi, Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia, hlm. 139.

367 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

4. Serikat Islam (SI)

Pada periode awal perkembangannya SI merupakan suatu hal yang besar dalam arti
bahwa massa dapat dimobilisasi serentak secara besar-besaran, baik dari kota besar maupun
daerah pedesaan. Sejak empat tahun didirikan, keanggotaannya telah mencapai hampir dua
setengah juta, dan program kebangsaannya yang militan benar-benar dibuktikan untuk
memperoleh kemerdekan penuh, kalau perlu dengan kekerasan. Para pendiri SI mendirikan
organisasinya tidak semata-mata untuk mengadakan perlawanan terhadap orang-orang
Cina, tetapi untuk membuat front melawan semua penghinaan terhadap rakyat bumi
putra. Sarekat Islam berhasil sampai pada lapisan paling bawah masyarakat, yaitu lapisan
yang sejak berabad-abad hampir tidak mengalami perubahan dan paling banyak menderita.
Itulah karenanya pemerintah kolonial Belanda sangat khawatir kalau pertumbuhan SI
akan berjalan cepat dan menjadi ancaman terhadap eksistensinya. Oleh karena itu,
pemerintah kolonial Belanda berusaha untuk mematahkan gerakan nasional yang
digerakkan oleh umat Islam tersebut. Hal itu menunjukkan bahwa SI membawa sebuah
perubahan kuantitatif, bukannya kualitatif di dalam hakikat Islam di sebuah desa di Jawa.
Sarekat Islam adalah salah satu organisasi yang bersandar pada dinul-Islam. Organisasi ini
bersumber pada Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam, dan al-Sunnah. Pemerintah yang
dicita-citakan oleh SI ialah pemerintah yang kekuasaannya bersandar pada kemauan
rakyat, yang menyatakan sepenuhnya suara dalam suatu Majelis Syura, berupa Majelis
Permusyawaratan Rakyat, Majelis Parlemen atau lain-lainnya yang serupa itu yang harus
bersandar pada demokrasi yang seluas-luasnya.'®

5. MUI

MUI dibentuk melalui proses musyawarah antara para ulama, cendekiawan, dan pemimpin
dari berbagai wilayah di Indonesia. Pertemuan ini melibatkan 26 ulama yang mewakili 26
provinsi, 10 ulama dari organisasi Islam tingkat pusat seperti NU, Muhammadiyah, Syarikat
Islam, Perti Al-Washliyah, Math“laul Anwar, GUPPI, PTDI, DMI, dan Al Ittihadiyyah, serta
4 ulama dari berbagai instansi pemerintahan seperti Dinas Rohani Islam, Angkatan Darat,
Angkatan Udara, Angkatan Laut, dan POLRI. Selain itu, ada juga 13 tokoh cendekiawan
yang ikut serta sebagai individu. Dari musyawarah ini, disepakati untuk membentuk sebuah
wadah tempat para ulama, pemimpin, dan cendekiawan Muslim dapat berdiskusi, yang
kemudian diatur dalam Piagam Berdirinya MUI. Piagam ini ditandatangani oleh seluruh
peserta musyawarah yang kemudian dikenal sebagai Musyawarah Nasional Ulama I.
Momentum pendirian MUI terjadi pada saat Indonesia sedang mengalami fase kebangkitan
setelah 30 tahun merdeka, di mana perhatian bangsa banyak terfokus pada perjuangan politik
kelompok dan kurang memperhatikan kesejahteraan rohani umat. Selama periode dua puluh
lima tahun, MUI sebagai forum bagi ulama, pemimpin, dan cendekiawan Muslim berupaya
untuk: a. Memberikan arahan dan pedoman kepada umat Islam Indonesia agar dapat hidup
sesuai dengan ajaran agama dan menciptakan masyarakat yang diridhai oleh Allah. b.
Memberikan saran dan fatwa mengenai isu-isu agama dan sosial kepada pemerintah dan

16 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum Islam,”
hlm. 137.

368 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

masyarakat, serta meningkatkan aktivitas yang memperkuat hubungan antarumat beragama
guna memperkokoh persatuan dan kesatuan bangsa. c. Berperan sebagai penghubung antara
ulama dan pemerintah serta sebagai perantara antara umat dan pemerintah untuk mendukung
pembangunan nasional. d. Meningkatkan kerja sama antara organisasi, lembaga Islam, dan
cendekiawan Muslim dalam memberikan arahan dan pedoman kepada masyarakat,
khususnya umat Islam, melalui dialog dan pertukaran informasi.!’

B. Tantangan Dan Peluang Yang Dihadapi Organisasi Massa Islam Dalam Upaya
Memperkuat Posisi Hukum Islam Di Tengah Sistem Hukum Nasional Indonesia
Yang Bersifat Plural
Organisasi massa Islam di Indonesia, adalah asosiasi sukarela yang dibentuk oleh

masyarakat dengan aspirasi, kebutuhan, dan minat bersama. Mereka memainkan peran

penting dalam berbagai aspek masyarakat Indonesia, termasuk pengembangan hukum dan
pendidikan Islam, serta menjadi platform bagi umpan balik masyarakat kepada pemerintah.

Organisasi-organisasi ini memiliki jutaan pendukung dan secara historis telah berkontribusi

pada kemajuan bangsa dan pendidikan Islam di Indonesia dalam kerangka Negara Kesatuan

Republik Indonesia (NKRI). '®
Hukum Islam, juga dikenal sebagai syariah, adalah sistem hukum yang didasarkan pada

ajaran agama Islam. Seiring dengan perkembangan zaman, muncul tantangan baru yang

mempengaruhi implementasi hukum Islam di era kontemporer. Artikel ini akan membahas
tantangan dan relevansi hukum Islam kontemporer dalam menghadapi perubahan sosial,
politik, dan teknologi di dunia modern. Hukum Islam Kontemporer mengacu pada
interpretasi dan aplikasi hukum Islam dalam konteks zaman modern. Hukum Islam, juga
dikenal sebagai syariah, berasal dari sumber-sumber utama Islam, yaitu Al-Quran dan Sunnah

(ajaran dan praktik Nabi Muhammad). Namun, dengan perubahan zaman dan tantangan yang

dihadapi umat Muslim saat ini, terdapat kebutuhan untuk memahami dan mengaplikasikan

hukum Islam dalam konteks kontemporer.'’

Konsep pluralisme hukum adalah keadaan dimana terdapat dua atau lebih
mekanisme hukum yang berlangsung dan hidup secara berdampingan pada ruang
yang sama pula. Dalam teori tersebut menjelaskan bahwa dalam ketiga norma
yaitu norma Negara (hukum Negara), norma adat adat/norma sosial, dan hukum
agama/etika dapat berjalan secara berdampingan, yang memiliki tujuan untuk
mengoptimalkan dan menjalin keselarasan terhadap satu sama lain dalam ketiga
norma  tersebut.  Pluralisme  hukum  erupakan gagasan bahwa hukum Adalah
lembaga formal satu-satunya yang dimiliki Negara. Adapula yang beranggapan bahwa
pluralisme hukum merupakan salah satujalan untuk mengkritik kekuasaan Negara.
Pluralisme hukum dapat diartikan sebagai suatu pandangan dalam memahami hukum-

17 Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam
Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam,” hlm. 596.

18 [skandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing, hlm. 590.

19 admin of FAI Universitas Medan Area, “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan Relevansi Di
Era Modern,” Fakultas Agama Islam Universitas Medan Area, 2023,
https://fai.uma.ac.id/2023/06/14 /hukum-islam-kontemporer-tantangan-dan-relevansi-di-era-
modern/#.

369 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

hukum yang hidup pada masyarakat yang berjalan secara
berdampingan = dengan  hukum  yang  diberlakukan oleh Negara. Salah satu yang
terpenting dalam pluralisme hukum adalah berjalannya semua sistem secara utuh,
bukan parsial. Unsur interaksi yang menjadi hubungan erat untuk memahami
konsep pluralisme yang berkaitan erat dengan mekanisme hukum yang ada pada
masyarakat majemuk. Berdasarkan pada keadaan  sesungguhnya  dalam  sosial
masyarakat yang mendasar pada sebuah kenyataan sosial dalam masyarakat yang
mempunyai berbagai jenis sistem hukumyang berwujud sebagai identitas sosial-
budaya masyarakat menjadi hukum yang hidup dalam masyarakat. 2°

1. Tantangan Hukum Islam Kontemporer:

a. Pluralitas dan Multikulturalisme: Di era globalisasi, masyarakat menjadi semakin
multikultural dan beragam. Tantangan bagi hukum Islam adalah bagaimana
mengakomodasi perbedaan budaya dan agama, sambil mempertahankan integritas ajaran
Islam. Hal ini memerlukan pendekatan yang bijaksana dalam menerapkan hukum Islam
agar tidak menimbulkan ketegangan sosial dan konflik.

b. Hak Asasi Manusia: Prinsip-prinsip hak asasi manusia yang diakui secara universal
menjadi tantangan bagi hukum Islam kontemporer. Beberapa aspek hukum Islam, seperti
hukuman fisik atau diskriminasi gender, dapat dianggap bertentangan dengan standar hak
asasi manusia. Oleh karena itu, diperlukan interpretasi yang cermat dan kontekstual
terhadap hukum Islam agar sesuai dengan prinsip-prinsip hak asasi manusia.

c. Teknologi dan Inovasi: Perkembangan teknologi dan inovasi mempengaruhi banyak
aspek kehidupan manusia, termasuk hukum. Tantangan hukum Islam kontemporer adalah
bagaimana menanggapi isu-isu seperti keamanan siber, privasi, bioetika, dan keuangan
digital dengan berpegang teguh pada prinsip-prinsip Islam yang relevan. Dalam hal ini,
para cendekiawan dan ahli hukum Islam perlu terus memperbaharui pemahaman mereka
untuk menghadapi tantangan baru ini.

d. Globalisasi dan Perdagangan: Pertumbuhan perdagangan internasional dan interaksi
global menimbulkan tantangan dalam menerapkan hukum Islam. Isu-isu seperti
perdagangan halal, kontrak internasional, dan keuangan global membutuhkan pemikiran
kreatif dalam mengintegrasikan prinsip-prinsip hukum Islam dengan tuntutan
perdagangan dan keuangan modern. Hal ini memerlukan kerjasama antara para ahli
hukum Islam, ekonom, dan praktisi bisnis.?!

Organisasi massa Islam (ormas Islam) di Indonesia contohnya NU, Muhammadiyah,
Persis, MUI dan berbagai lembaga keagamaan lokal sejak lama berperan sebagai aktor sosial,
pendidikan, dan politik yang berkontribusi pada pembentukan norma dan praktik hukum
Islam di masyarakat. Posisi hukum Islam di Indonesia muncul dalam dua ranah: (1) ranah
yuridis/formal (mis. Peradilan Agama, Kompilasi Hukum Islam, undang-undang keluarga),
dan (2) ranah sosiologis/praktik (laku sosial, muamalah, pendidikan agama). Penguatan posisi
Hukum Islam oleh ormas harus ditempuh sambil mengakomodasi karakteristik Indonesia:

20 Panjalu, “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di Indonesia,” hlm. 18.
21 admin of FAI Universitas Medan Area, “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan Relevansi Di
Era Modern.”

370 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

negara Pancasila, pluralitas agama dan hukum adat, serta pengakuan prinsip HAM.
Pendekatan ini menimbulkan serangkaian tantangan sekaligus peluang strategis bagi ormas.*
a. Tantangan Struktural dan Regulatif

Sistem hukum nasional Indonesia merupakan sistem dengan pluralisme yang cukup
kompleks, termasuk mengakomodasi unsur hukum agama (termasuk hukum Islam), hukum
adat, dan hukum positif negara. Dalam kerangka ini, ormas Islam memiliki tantangan
struktural dalam memperkuat posisi hukum Islam karena ruang formal masih terbatas dan
banyak proses yang harus ditempuh untuk menjadikan norma syariah sebagai bagian dari
hukum nasional. Sebagai contoh, penelitian Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum
Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan oleh Wicaksono dan Mahipal menyebut bahwa
“proses integrasi ini tidak lepas dari tantangan seperti kompleksitas pluralisme masyarakat,
perbedaan interpretasi mazhab, serta dinamika politik hukum yang seringkali pragmatis.
23Hal tersebut menegaskan bahwa ormas Islam yang ingin memperkuat hukum Islam harus
menghadapi sistem-legislatif, regulasi, serta konteks negara plural yang mensyaratkan
inklusivitas dan kesesuaian dengan norma nasional. Ormas Islam juga menghadapi kendala
ketika norma syariah yang diajukan berpotensi bertabrakan dengan prinsip hak asasi manusia
atau pluralitas nilai. Dalam penelitian yang sama dinyatakan bahwa ‘“kekhawatiran akan
diskriminasi dan belum optimalnya harmonisasi dengan prinsip hak asasi manusia juga
menjadi sorotan.”** Dengan demikian, tantangan regulatif bukan hanya soal menyusun
regulasi, tetapi juga soal bagaimana norma tersebut memperoleh legitimasi dalam kerangka
hukum nasional yang plural.
b. Tantangan Normatif-Interpretatif

Di dalam ormas Islam sendiri sering terjadi variabilitas pemahaman terhadap hukum Islam
seperti perbedaan mazhab, metode istinbath, maupun orientasi sosial-keagamaan. Hal ini
menghambat upaya ormas untuk memiliki satu visi bersama dalam memperjuangkan posisi
hukum Islam. Dalam artikel Organisasi Islam dan Pengaruhnya pada Hukum Islam di
Indonesia oleh Kasim disebut bahwa ormas-ormas besar seperti Nahdlatul Ulama (NU) dan
Muhammadiyah memiliki karakter pemikiran yang berbeda: NU cenderung mempertahankan
tradisi mazhab, sementara Muhammadiyah mengusung modernisasi ijtihad rasional.” Maka,
keberagaman internal ini memunculkan tantangan ketika ormas diminta untuk menghadapi
pembuat kebijakan dalam hal advokasi regulasi hukum.
c. Tantangan Politik Hukum dan Legitimasi Sosial

Perjuangan ormas Islam untuk memperkuat hukum Islam tidak terlepas dari dinamika
politik hukum yaitu bagaimana hukum dibentuk, ditafsirkan dan diterapkan dalam konteks
kekuasaan, kepentingan politik, dan kebijakan publik. Ketika ormas terlibat dalam advokasi
regulasi, seringkali muncul isu politisasi agama yang dapat mengurangi legitimasi moral
ormas di mata masyarakat luas. Sebagai ilustrasi, Wicaksono & Mahipal menunjukkan bahwa
ormas Islam “sering diuji ketika tuntutan hukum Islam dianggap mengancam pluralitas atau

22 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan
Tantangan.”

23 Mahipal., hlm. 2138.

24 Mahipal., hlm. 2142.

25 Muhammad Kasim, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Pada Hukum Islam Di Indonesia,”” Jurnal
IImiah Al-Syir’ah, 7,no. 1 (2016): hlm. 4-6.

371 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

hak kelompok minoritas.”*® Legitimasi sosial ini sangat penting, karena tanpa dukungan
masyarakat luas (termasuk non-Muslim atau kelompok plural lainnya), langkah memperkuat
posisi hukum Islam bisa menghadapi resistensi kuat.
d. Tantangan Kapasitas Internal Organisasi

Untuk memasuki arena legislasi, advokasi hukum dan penyusunan regulasi, ormas Islam
memerlukan kapasitas internal yang memadai baik dari sisi riset, sumber daya manusia yang
memahami hukum nasional dan syariah, serta kelembagaan yang kuat. Namun, banyak
penelitian menunjukkan bahwa ormas masih terbatas dalam aspek teknis tersebut. Sebagai
contoh dalam penelitian Fitriyani, disebut bahwa “keterbatasan sumber daya manusia dan
institusional menjadi hambatan klasik bagi ormas dalam memasuki arena legislasi dan
advokasi hukum.” 2’ Faktanya, tanpa kapasitas tersebut, ormas hanya akan menjadi pengamat
atau pendorong saja, bukan mitra strategis dalam pembentukan dan implementasi regulasi
hukum Islam.
e. Tantangan Pluralitas dan Hak Asasi

Indonesia sebagai negara dengan keberagaman agama, suku, dan budaya menuntut bahwa
setiap norma hukum harus mempertimbangkan pluralitas dan hak asasi manusia. Ketika
norma hukum Islam yang diajukan ormas dianggap kurang inklusif atau mengancam hak-hak
kelompok minoritas, maka akan muncul resistensi dan hambatan implementasi. Dalam
penelitian Wicaksono & Mahipal disebut bahwa “perlunya pendekatan hukum Islam yang
berorientasi kemanusiaan untuk menghindari konflik dengan hak-hak dasar.”?® Dengan
demikian, ormas harus mampu merumuskan argumen bahwa hukum Islam yang diperkuat
tidak hanya untuk umat Islam tetapi juga sesuai dengan prinsip keadilan nasional dan hak
universal.

2. Peluang

Pluralisme agama di Indonesia adalah untuk membangun secara utuh dan bulat ikatan
kehidupan, dan juga perlu adanya kesadaran, untuk mencapai cita-cita proklamasi
kemerdekaan sekaligus untuk mempertahankannya perlu pengalaman, upayanya berangkat
dari kenyataan yang terdapat di dalam Konstitusi Negara Republik Indonesia. Pluralitas
menjadi satu kekuatan pada masanya yang menghantarkan bangsa ini mendapat kekuatan
tersebut, kemampuan untuk berdiri sendiri (merdeka) duduk sejajar dan berdiri sama tinggi
dengan bangsa-bangsa lainnya.
a. Legitimasi Historis dan Basis Sosial Luas

Ormas Islam besar di Indonesia memiliki legitimasi historis dan pengaruh sosial yang

kuat. Misalnya, Fitriyani dalam artikelnya “Organisasi Islam dan Pengaruhnya dalam
Pembentukan dan Pengembangan Hukum Islam di Indonesia” menulis bahwa “lembaga-
lembaga organisasi Islam formal seperti Muhammadiyah, dan NU bertujuan agar Hukum

26 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan
Tantangan.,” hlm. 2143.

27 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum
Islam Di Indonesia,” hlm. 3-4.

28 Mahipal, “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan
Tantangan.,” hlm. 2145.

372 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Islam diterapkan di Indonesia dengan kepribadian Indonesia.”* Dengan jaringan sosial yang
luas dan legitimasi moral, ormas Islam memiliki modal sosial penting untuk mendorong
penguatan hukum Islam melalui pendidikan, dakwah, dan partisipasi masyarakat.
b. Peluang Yuridis yang Sudah Ada
Ada kanal formal yang bisa digunakan ormas untuk memperkuat hukum Islam, seperti
keberadaan lembaga peradilan agama, Undang-Undang Perkawinan, regulasi ekonomi
syariah, wakaf dan zakat. Penelitian Wicaksono & Mahipal menyatakan bahwa integrasi
hukum Islam secara yuridis terlihat dari “dibentuknya Peradilan Agama, keberlakuan
Undang-Undang Perkawinan, serta pengembangan ekonomi dan keuangan syariah yang
diatur secara komprehensif.”** Dengan demikian, ormas tidak mulai dari nol; mereka dapat
memanfaatkan kerangka yang telah ada untuk memperluas pengaruh dan posisi hukum Islam.
c. Peluang melalui Pendekatan Maqasid al-Syariah
Pendekatan maqasid al-syariah (tujuan syariah: kemaslahatan, keadilan, perlindungan
hak) menawarkan kerangka yang sangat relevan untuk konteks plural Indonesia. Dengan
menggunakan pendekatan ini, ormas dapat menyusun argumen bahwa hukum Islam tidak
hanya bersifat eksklusif tetapi menjawab kebutuhan kemaslahatan umum. Sebagai dibahas
dalam Wicaksono & Mahipal: “peluang yang ditawarkan oleh Hukum Islam sangat besar,
terutama dalam memperkaya khazanah hukum nasional dengan nilai-nilai keadilan substantif,
moralitas universal, dan prinsip kemaslahatan umat (maqasid al-syari‘ah).”*! Dengan
demikian pendekatan ini memungkinkan ormas Islam memperkuat posisi hukum Islam
sambil tetap menghormati pluralitas dan hak asasi.
d. Peluang lewat Pendidikan, Litbang, dan Advokasi
Ormas Islam mampu meningkatkan kapasitas pendidikan, penelitian, dan advokasi dalam
bidang hukum Islam. Dengan menghasilkan kajian empiris, menyusun draft regulasi, serta
membangun kemitraan dengan lembaga pemerintah atau akademik, ormas dapat memperkuat
posisi strategisnya dalam pembentukan kebijakan. Misalnya dalam penelitian Jamaluddin
dkk. disebut bahwa organisasi Islam “berpengaruh dalam pembentukan dan perkembangan
hukum Islam mulai dari masa kemerdekaan hingga sekarang.”*?> Dengan demikian, peluang
ini menyiratkan bahwa ormas yang aktif dalam pendidikan hukum dan advokasi akan
memperoleh posisi yang lebih signifikan dalam memperkuat hukum Islam.
e. Peluang Ekonomi-Institusional
Perkembangan keuangan syariah, wakaf produktif dan zakat institusional membuka
ruang bagi ormas Islam untuk memperkuat regulasi hukum Islam dalam ranah ekonomi dan
sosial. Dengan ikut serta dalam regulasi ataupun operasionalisasi ekonomi syariah, ormas
dapat meningkatkan relevansi dan posisi hukum Islam dalam kehidupan umat dan negara.

29 Fitriyani, “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan Hukum
Islam Di Indonesia,” hlm. 2-3.

30 Mahipal., “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan
Tantangan.,” hlm. 2139-2140.

31 Mahipal,, ibid. 2141.

32 Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati, “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the Jurnal Bidang Hukum Islam,”
hlm. 5.

373 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Hal ini sekaligus menciptakan legitimasi fungsional bahwa hukum Islam bukan hanya teori

tetapi terimplementasi secara sosial-ekonomi.

Berdasarkan tantangan dan peluang di atas, beberapa strategi yang bisa dijalankan oleh ormas

Islam adalah:

a) Memperkuat unit riset, advokasi, dan legal drafting di dalam ormas agar mampu
menyusun kajian dan regulasi yang layak secara teknis dan normatif.

b) Mengadopsi pendekatan maqasid al-syariah dan menyelaraskan dengan prinsip hak asasi
manusia serta nilai Pancasila agar hukum Islam dapat diterima dalam masyarakat plural.

c¢) Membangun kolaborasi lintas aktor (pemerintah, akademisi, NGO, komunitas adat)
sehingga advokasi hukum Islam memiliki dukungan luas dan tidak terlihat sebagai upaya
eksklusif.

d) Meningkatkan literasi hukum masyarakat agar pemahaman terhadap hukum Islam dan
hubungan dengan hukum nasional semakin kuat; sehingga ketika ormas mendorong
regulasi, masyarakat menanggapinya dengan positif.

e) Melakukan inisiatif pilot di tingkat daerah atau lembaga lokal untuk menguji model
harmonisasi hukum Islam dengan hukum nasional dan pluralitas masyarakat sebagai
bukti praktik yang berhasil dan dapat direplikasi.

Organisasi massa Islam di Indonesia memiliki kesempatan yang sangat besar untuk
memperkuat posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional. Namun, tantangan yang
cukup kompleks masih menghambat progres tersebut, mulai dari kerangka regulasi yang
plural, kapasitas internal, hingga sensitivitas sosial-agama. Dengan strategi yang tepat
termasuk riset, advokasi inklusif dan pendidikan hukum ormas Islam bisa menjadi agen
strategis yang memperkuat hukum Islam yang kontekstual, adil, dan inklusif di Indonesia.

KESIMPULAN

Organisasi massa Islam memiliki peranan strategis dalam upaya memperkuat posisi
hukum Islam di Indonesia, baik melalui pendidikan, dakwah, maupun advokasi kebijakan
publik. Dalam sistem hukum nasional yang bersifat plural—di mana hukum Islam, hukum
adat, dan hukum positif negara berjalan berdampingan—ormas Islam berfungsi sebagai
jembatan antara nilai-nilai syariah dan sistem hukum nasional yang berlandaskan Pancasila
serta UUD 1945.

Tantangan utama yang dihadapi ormas Islam antara lain adalah pluralitas hukum yang
menyebabkan perbedaan tafsir dan praktik di lapangan, keterbatasan kapasitas kelembagaan
dan sumber daya manusia, serta resistensi politik dan sosial yang muncul ketika nilai-nilai
Islam dianggap bertentangan dengan prinsip hak asasi manusia dan kebinekaan. Selain itu,
masih terdapat persoalan internal berupa perbedaan pandangan antarormas mengenai konsep
dan implementasi hukum Islam, yang kadang menghambat kesatuan visi dalam
memperjuangkan aspirasi hukum Islam secara nasional.

Namun, di balik tantangan tersebut, terdapat berbagai peluang yang dapat
dimanfaatkan. Pertama, legitimasi historis dan sosial yang dimiliki ormas Islam memberikan
modal moral yang kuat untuk mempengaruhi arah pembentukan hukum nasional. Kedua,
perkembangan lembaga-lembaga keislaman seperti peradilan agama, Kompilasi Hukum

374 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b
Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Islam, serta sektor ekonomi syariah menjadi ruang aktualisasi bagi hukum Islam dalam ranah
formal kenegaraan. Ketiga, pendekatan maqasid al-syari‘ah (tujuan syariat) membuka
peluang bagi ormas Islam untuk menampilkan wajah hukum Islam yang moderat,
berkeadilan, dan sesuai dengan prinsip kemanusiaan universal.

Dengan demikian, penguatan posisi hukum Islam di Indonesia tidak hanya bergantung
pada keberanian politik atau kekuatan massa, melainkan juga pada kemampuan ormas Islam
dalam membangun narasi hukum yang rasional, kontekstual, dan sesuai dengan prinsip
keadilan sosial. Strategi yang perlu dikedepankan adalah kolaborasi lintas sektor, peningkatan
kapasitas hukum dan riset, serta pendidikan hukum yang inklusif. Melalui pendekatan
tersebut, ormas Islam dapat memainkan peran penting dalam mewujudkan integrasi hukum
Islam dengan sistem hukum nasional yang plural tanpa mengorbankan semangat toleransi dan
keadilan sosial yang menjadi dasar kehidupan berbangsa dan bernegara.

Kajian ini menunjukkan bahwa perjuangan organisasi massa Islam dalam
memperkuat posisi hukum Islam bukan sekadar persoalan legal-formal, tetapi juga
perjuangan nilai, identitas, dan moralitas di tengah masyarakat yang majemuk. Upaya ini
menuntut kemampuan ormas untuk terus beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa
kehilangan ruh syariah yang berorientasi pada keadilan dan kemaslahatan. Diperlukan sinergi
antara pemerintah, akademisi, dan ormas Islam untuk membangun tata hukum yang lebih
inklusif dan responsif terhadap kebutuhan umat. Dengan semangat kolaborasi, intelektualitas,
dan komitmen terhadap nilai kemanusiaan, hukum Islam dapat berperan lebih nyata dalam
memperkokoh sistem hukum nasional yang berkeadilan dan bermartabat.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul, Shomad. Hukum Islam Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Indonesia. Jakarta:
PT. Raja Grafindo Persada, 2015.

admin of FAI Universitas Medan Area. “Hukum Islam Kontemporer: Tantangan Dan
Relevansi Di Era Modern.” Fakultas Agama Islam Universitas Medan Area, 2023.
https://fai.uma.ac.id/2023/06/14/hukum-islam-kontemporer-tantangan-dan-relevansi-
di-era-modern/#.

Apria Ivoni Suci, S.H. “Peran-Organisasi-Kemasyarakatan-Islam-Di-Indonesia - Setkab-Go,”
n.d.

Fitriyani. “Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Dalam Pembentukan Dan Pengembangan
Hukum Islam Di Indonesia.” Tahkim, 2014, 13.

Indra, A.Indraerawati, Kurniati, and Abd Rahman R. “Kontribusi Muhammadiyah Dan
Nahdatul Ulama Dalam Bidang Politik, Pendidikan Dan Sosial Budaya Dalam
Pengembangan Dan Penerapan Hukum Islam Di Indonesia.” A/-Ubudiyah: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Islam 4, no. 2 (2023): 1-7.
https://doi.org/10.55623/au.v4i2.207.

375 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \
= Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 363-376, ISSN: 3123-5573 (Online) A

L

Iskandar, Abd Rahman, and Qadir Gassing. “Peran Organisasi Massa Di Indonesia Dalam
Pengembangan Dan Penegakan Hukum Islam.” PESHUM : Jurnal Pendidikan, Sosial
Dan Humaniora 3, no. 4 (2024): 589-601.
https://doi.org/10.56799/peshum.v3i4.3994.

Jamaluddin, Misbahuddin, and Kurniati. “Jurnal Bidang Hukum Islam Pengembangan Dan
Penegakan Hukum Islam the Role of Islamic Organizations in Indonesian in the
Jurnal Bidang Hukum Islam.” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 3, no. 2
(2022): 130-43. https://doi.org/10.36701/bustanul.v3i2.567.PENDAHULUAN.

Kasim, Muhammad. “‘Organisasi Islam Dan Pengaruhnya Pada Hukum Islam Di
Indonesia,.”” Jurnal llmiah Al-Syir’ah, 7, no. 1 (2016).

Machmudi, Yon. Sejarah Dan Profil Ormas-Ormas Islam Di Indonesia. Depok: PTTI Ul,
2013.

Mahipal., Yonathan Parlinggoman Wicaksono. “Eksistensi Hukum Islam Dalam Sistem
Hukum Nasional Indonesia: Peluang Dan Tantangan.” IJIJEL / Sharia Journal 3, no.
3 (2025).

Panjalu, Gandhung Fajar. “Kedudukan Hukum Islam Dalam Konsep Pluralisme Hukum Di
Indonesia.” Jurnal Mas Mansyur 2, no. 1 (2024): 15-27. https://journal.um-
surabaya.ac.id/MasMansyur/article/view/21499.

376 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

