
INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

910 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Perkembangan Hukum Islam di Indonesia Pada Masa Kerajaan Islam 

Sampai Era Reformasi 

 

Arlan1, Abd. Rahman R2, Rahmatia HL3 

1,2,3 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: arlan.albirr@gmail.com1, abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id2, rahmatiah@uin-alauddin.ac.id3 
 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 09, 2025 

Revised December 22, 2025 

Accepted December 31, 2025 

 

 The development of Islamic law in Indonesia represents a long 

journey shaped by the nation’s political, social, and cultural 

dynamics. Since the era of Islamic kingdoms, Islamic law has served 

as a source of norms that structured social life, particularly in the 

fields of civil and communal affairs. During the Dutch colonial 

period, its position declined due to the application of the receptie 

theory, which placed Islamic law beneath customary law. 

Nevertheless, the commitment of Muslims to preserving Islamic legal 

teachings continued to grow through educational institutions and the 

issuance of ulama fatwas. After independence, Islamic law began to 

be accommodated within the national legal system through the 

Religious Courts, the Marriage Law, and the Compilation of Islamic 

Law (KHI). Entering the Reform era, Islamic law reached an 

integrative phase marked by the strengthening of Religious Court 

institutions, the enactment of Islamic Economic Law, and the 

implementation of Islamic law in Aceh. This study shows that Islamic 

law in Indonesia has developed in an evolutionary and adaptive 

manner, responding to socio-political changes and transforming from 

a religious norm into an integral part of the national legal system. 

Keywords: 

Islamic Law, Development, 

Indonesia, Islamic Kingdoms, 

Reform 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 
Article Info  ABSTRAK 

Article history: 
Received December 09, 2025 

Revised December 22, 2025 

Accepted December 31, 2025 

 

 Perkembangan hukum Islam di Indonesia merupakan perjalanan 

panjang yang dipengaruhi oleh dinamika politik, sosial, dan budaya 

bangsa. Sejak masa kerajaan Islam, hukum Islam telah menjadi 

sumber norma yang membentuk tata kehidupan masyarakat, terutama 

dalam bidang perdata dan kemasyarakatan. Pada masa kolonial 

Belanda, keberadaannya mengalami penurunan akibat penerapan teori 

receptie yang menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat. 

Namun, semangat umat Islam dalam mempertahankan ajaran hukum 

Islam terus tumbuh melalui lembaga pendidikan dan fatwa ulama. 

Setelah kemerdekaan, hukum Islam mulai diakomodasi dalam sistem 

hukum nasional melalui lembaga peradilan agama, Undang-Undang 

Perkawinan, dan Kompilasi Hukum Islam (KHI). Memasuki era 

Reformasi, hukum Islam mencapai fase integratif melalui penguatan 

kelembagaan peradilan agama, lahirnya Undang-Undang Ekonomi 

Syariah, serta penerapan syariat Islam di Aceh. Kajian ini 

menunjukkan bahwa hukum Islam di Indonesia berkembang secara 

evolutif dan adaptif, mengikuti perubahan sosial-politik, dan 

bertransformasi dari norma keagamaan menjadi bagian integral dari 

sistem hukum nasional. 

 

Keywords: 
Hukum Islam, Perkembangan, 

Indonesia, Kerajaan Islam, 

Reformasi 

This is an open access article under the CC BY-SA license.  

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:arlan.albirr@gmail.com
mailto:abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id
mailto:rahmatiah@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

911 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Corresponding Author: 

Arlan 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

E-mail: arlan.albirr@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Hukum Islam memiliki kedudukan penting dalam sejarah perkembangan hukum di 

Indonesia. Sebagai sistem hukum yang bersumber dari wahyu dan tradisi keilmuan Islam, ia 

tidak hanya mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan („ibadah), tetapi juga mengatur 

hubungan antarindividu dalam masyarakat (mu„amalah). Sejak kedatangan Islam di 

Nusantara pada abad ke-13, ajaran hukum Islam secara bertahap memengaruhi tata nilai 

sosial, adat istiadat, dan sistem pemerintahan. Hal ini terlihat pada kerajaan-kerajaan Islam 

seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh Darussalam, dan Ternate yang menjadikan hukum 

Islam sebagai dasar pengambilan keputusan dalam bidang keagamaan, perdagangan, dan 

pemerintahan. 

Perjalanan hukum Islam di Indonesia tidak selalu berjalan mulus. Masa kolonial 

Belanda membawa kebijakan yang membatasi penerapan hukum Islam melalui teori receptie, 

yang menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat dan hukum Eropa. Namun, setelah 

kemerdekaan, posisi hukum Islam perlahan menguat melalui pengakuan terhadap peradilan 

agama dan pengesahan berbagai peraturan yang bernuansa syariah. Puncak perkembangan 

hukum Islam terjadi pada masa Orde Baru dan Reformasi, ditandai dengan lahirnya Undang-

Undang Peradilan Agama, Kompilasi Hukum Islam (KHI), dan Kompilasi Hukum Ekonomi 

Syariah (KHES) yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah ke dalam sistem hukum 

nasional. 

Kajian ini penting dilakukan untuk menelusuri bagaimana hukum Islam 

bertransformasi dari norma sosial ke sistem hukum positif. Melalui pendekatan historis-

normatif, penelitian ini berupaya menganalisis dinamika penerimaan, penolakan, dan 

pelembagaan hukum Islam dalam berbagai periode sejarah. Dengan meninjau faktor politik, 

sosial, dan kelembagaan, diharapkan kajian ini dapat memberikan pemahaman komprehensif 

tentang posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional serta tantangan implementasinya di 

era modern. 

 

 

METODE PENELITIAN 

 

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan historis-

normatif. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri perkembangan hukum Islam di 

Indonesia secara kronologis sejak masa kerajaan Islam, masa kolonial Belanda, pendudukan 

Jepang, kemerdekaan, Orde Baru, hingga era Reformasi. Sementara itu, pendekatan normatif 

dilakukan untuk menganalisis kedudukan hukum Islam dalam sistem hukum nasional melalui 

kajian terhadap norma hukum, peraturan perundang-undangan, dan kebijakan negara yang 

berkaitan dengan hukum Islam. 

 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:arlan.albirr@gmail.com


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

912 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

a) Masa Kerajaan Islam (Abad ke-13–17 M) 

Masuknya Islam ke Nusantara terjadi secara bertahap sejak abad ke-7 M melalui jalur 

perdagangan internasional di Selat Malaka, namun proses Islamisasi yang lebih masif baru 

berlangsung pada abad ke-13 M. Para ulama, pedagang, dan muballigh dari Gujarat, Arab, 

dan Persia memainkan peran penting dalam menyebarkan ajaran Islam di tengah masyarakat 

pesisir Nusantara. Salah satu bukti awal keberadaan Islam adalah berdirinya Kerajaan 

Samudera Pasai di Aceh pada abad ke-13 M, yang dikenal sebagai kerajaan Islam pertama di 

Indonesia dan menjadikan hukum Islam sebagai landasan pemerintahannya1. 

Seiring perkembangan, kerajaan-kerajaan Islam lain bermunculan, seperti Kesultanan 

Malaka, Kesultanan Demak, Kesultanan Aceh Darussalam, Kesultanan Gowa-Tallo di 

Sulawesi Selatan, serta Kesultanan Ternate dan Tidore di Maluku. Kesultanan-kesultanan 

tersebut tidak hanya menjadi pusat politik dan ekonomi, tetapi juga menjadi pusat 

pengembangan hukum Islam. Pada masa itu, hukum Islam diterapkan dalam kehidupan 

sosial, ekonomi, dan pidana masyarakat, dengan corak fikih mazhab Syafi„i yang sangat 

dominan2. 

Sebagai contoh, Qanun Malaka dan Qanun Aceh menjadi bukti kodifikasi hukum 

Islam dalam bentuk peraturan kerajaan. Qanun tersebut mengatur berbagai aspek kehidupan, 

seperti hukum perdagangan, perkawinan, peradilan, hingga pidana. Bahkan dalam Qanun 

Aceh, terdapat ketentuan mengenai larangan riba, pencurian, dan pembunuhan, yang jelas 

menunjukkan pengaruh fikih Syafi„i dalam sistem perundangan kerajaan Islam Nusantara3. 

Selain itu, hukum Islam pada masa kerajaan tidak hanya dipahami dalam ranah 

peraturan formal, tetapi juga dihayati sebagai pedoman hidup masyarakat. Ajaran Islam 

diterima secara menyeluruh, meliputi aspek aqidah, ibadah, muamalah, dan akhlak. 

Kehidupan keagamaan diperkaya dengan nilai-nilai spiritual yang memperkuat moralitas 

masyarakat, sehingga hukum Islam berfungsi ganda: sebagai aturan sosial dan sebagai 

tuntunan etika dalam kehidupan sehari-hari4. 

Pada masa kerajaan Islam, penerapan hukum Islam tidak hanya menjadi sarana 

legitimasi politik, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pembentukan budaya hukum yang 

berlandaskan nilai-nilai keadilan dan moralitas. Keberhasilan kerajaan Islam seperti 

Samudera Pasai dan Aceh dalam menerapkan hukum Islam menunjukkan bahwa sistem 

hukum tersebut dapat beradaptasi dengan struktur sosial dan budaya lokal tanpa kehilangan 

substansi syariatnya. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam di Nusantara berkembang dengan 

pendekatan tadriji (bertahap), yang mengutamakan internalisasi nilai sebelum formalisasi 

hukum. Pendekatan kultural inilah yang menjadi ciri khas Islam Indonesia hingga kini. 

 

b) Masa Penjajahan Belanda (1602–1942) 

Setelah masa kejayaan kerajaan-kerajaan Islam, masuknya kolonialisme Belanda 

membawa perubahan besar dalam posisi hukum Islam di Indonesia. Pada awalnya, VOC 

(Vereenigde Oostindische Compagnie) yang hadir pada abad ke- 17 lebih berorientasi pada 

kepentingan dagang. VOC tidak terlalu mencampuri urusan keagamaan, termasuk hukum 

Islam, selama tidak mengganggu stabilitas perdagangan mereka5. 

Namun, sejak Belanda secara resmi menjajah Hindia Belanda setelah bubarnya 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

913 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

VOC pada tahun 1799, kebijakan hukum Islam mulai diarahkan pada pembatasan. Belanda 

memandang hukum Islam sebagai salah satu identitas kuat umat Muslim yang dapat menjadi 

ancaman terhadap kekuasaan kolonial. Oleh karena itu, mereka menerapkan teori receptie, 

yaitu hukum Islam hanya berlaku apabila sesuai atau diterima oleh adat masyarakat setempat. 

Teori ini dipopulerkan oleh Snouck Hurgronje, seorang orientalis Belanda yang meneliti 

masyarakat Muslim di Indonesia. Menurut teori tersebut, hukum adat ditempatkan sebagai 

hukum utama, sementara hukum Islam sekadar menjadi pelengkap6. 

Akibat penerapan teori receptie, kewenangan Pengadilan Agama (Priesterraad) 

dipersempit hanya dalam urusan-urusan tertentu, seperti perkawinan, talak, rujuk, dan wakaf. 

Sementara itu, hukum pidana dan perdata ekonomi yang sebelumnya banyak dipengaruhi 

oleh syariat Islam secara perlahan digantikan oleh hukum kolonial Belanda7. Dengan 

demikian, hukum Islam mengalami pelemahan posisi dalam struktur hukum formal negara. 

Meski demikian, hukum Islam tidak hilang dari kehidupan masyarakat. Justru dalam 

kondisi terdesak, masyarakat Muslim semakin menguatkan eksistensi syariat dalam ranah 

sosial dan keagamaan. Para ulama, kiai, dan tokoh pesantren memainkan peran penting dalam 

mempertahankan penerapan hukum Islam di tengah masyarakat, baik melalui pengajaran 

kitab-kitab fikih bermazhab Syafi„i, maupun melalui pengelolaan pernikahan, waris, zakat, 

dan wakaf secara mandiri. Pesantren juga berfungsi sebagai benteng perlawanan budaya dan 

hukum terhadap dominasi Belanda8. 

Dengan demikian, pada masa penjajahan Belanda, hukum Islam berada pada posisi 

marjinal dalam hukum negara, tetapi tetap dominan dalam kehidupan sosial masyarakat 

Muslim. Hal ini menunjukkan adanya dualisme hukum: secara formal hukum Islam 

ditekan, namun secara substantif ia tetap hidup dan dipraktikkan oleh umat Islam di 

Indonesia. 

Periode penjajahan Belanda menandai awal marginalisasi hukum Islam dalam struktur 

hukum formal. Teori receptie yang dipopulerkan Snouck Hurgronje sejatinya bukanlah 

sekadar teori hukum, tetapi strategi politik untuk melemahkan otoritas Islam dan 

memisahkannya dari sistem sosial masyarakat. Namun, yang menarik, teori ini justru memicu 

lahirnya kesadaran baru di kalangan ulama untuk mempertahankan hukum Islam sebagai 

identitas keagamaan dan simbol perlawanan terhadap kolonialisme. Fenomena ini 

membuktikan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga 

memiliki dimensi resistensi sosial yang kuat. 

 

c) Masa Pendudukan Jepang (1942–1945) 

Setelah Belanda menyerah kepada Jepang pada tahun 1942, kekuasaan kolonial di 

Indonesia beralih ke tangan militer Jepang. Berbeda dengan Belanda yang menerapkan 

politik hukum represif terhadap Islam, Jepang justru bersikap lebih akomodatif. Sikap ini 

bukan semata karena penghormatan terhadap Islam, melainkan lebih pada strategi politik 

untuk meraih simpati umat Muslim agar mendukung Jepang dalam perang Asia Timur Raya9. 

Dalam bidang hukum, Jepang menghidupkan kembali Pengadilan Agama yang 

sebelumnya dipersempit kewenangannya oleh Belanda. Pengadilan Agama diberi ruang yang 

lebih jelas untuk menangani masalah keluarga Islam, terutama perkawinan, talak, rujuk, 

waris, dan wakaf. Hal ini memberikan napas baru bagi keberlangsungan hukum Islam di 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

914 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Indonesia, meskipun dalam praktiknya tetap berada di bawah kendali administrasi Jepang10. 

Selain itu, Jepang memberi ruang lebih besar kepada organisasi Islam untuk 

berkembang. Beberapa organisasi Islam diakomodasi dalam wadah seperti Masyumi (Majelis 

Syuro Muslimin Indonesia) pada tahun 1943, yang selain berfungsi sebagai lembaga politik 

juga turut memperkuat eksistensi hukum Islam dalam kehidupan sosial. Melalui Masyumi, 

aspirasi umat Islam dalam bidang hukum, pendidikan, dan sosial semakin menguat menjelang 

proklamasi kemerdekaan11. 

Meskipun demikian, sikap akomodatif Jepang ini tetap memiliki keterbatasan. Jepang 

tidak pernah secara resmi menjadikan hukum Islam sebagai hukum negara, apalagi dalam 

ranah pidana atau perdata publik. Namun, pada masa inilah hukum Islam kembali 

memperoleh ruang legalitas formal setelah mengalami tekanan panjang pada masa kolonial 

Belanda. Dengan demikian, masa pendudukan Jepang dapat dianggap sebagai periode transisi 

yang mempersiapkan landasan bagi integrasi hukum Islam ke dalam sistem hukum nasional 

setelah kemerdekaan12. 

Kebijakan hukum Jepang terhadap Islam bersifat pragmatis: Jepang tidak bermaksud 

menegakkan syariat, melainkan mencari dukungan politik umat Islam. Namun demikian, 

periode singkat ini memiliki dampak jangka panjang, karena memberikan ruang bagi lahirnya 

kembali lembaga keagamaan dan peradilan Islam setelah masa pembatasan kolonial. Dalam 

konteks ini, Jepang secara tidak langsung meletakkan fondasi administratif bagi kebangkitan 

hukum Islam pascakemerdekaan. Maka, walaupun pendekatannya bersifat politis, hasilnya 

memberi kontribusi positif terhadap struktur kelembagaan hukum Islam di Indonesia. 

 

d) Masa Kemerdekaan dan Orde Lama (1945–1966) 

Proklamasi kemerdekaan pada tanggal 17 Agustus 1945 menandai lahirnya negara 

Indonesia yang merdeka setelah berabad-abad berada di bawah penjajahan. Dalam proses 

pembentukan dasar negara, muncul perdebatan mengenai posisi hukum Islam dalam sistem 

ketatanegaraan. Pada Piagam Jakarta (22 Juni 1945) terdapat rumusan “kewajiban 

menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Rumusan ini dimaksudkan sebagai 

kompromi antara golongan nasionalis-Islam dan nasionalis-sekuler. Namun, tujuh kata 

tersebut akhirnya dihapus pada 18 Agustus 1945 demi menjaga persatuan bangsa, khususnya 

untuk meredam kekhawatiran masyarakat non-Muslim di Indonesia bagian timur13. 

Meskipun demikian, UUD 1945 Pasal 29 tetap memberikan ruang penting bagi agama 

dalam kehidupan bernegara: ayat (1) menegaskan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan 

Yang Maha Esa”, sedangkan ayat (2) menyatakan bahwa “Negara menjamin kemerdekaan 

tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut 

agamanya dan kepercayaannya itu.” Pasal ini menjadi landasan yuridis bagi integrasi hukum 

Islam dalam sistem hukum nasional Indonesia14.Dalam bidang legislasi, pemerintah mulai 

mengakomodasi hukum Islam, meskipun terbatas. Salah satunya adalah lahirnya Undang-

Undang Nomor 22 Tahun 1946 yang mengatur pencatatan nikah, talak, dan rujuk. Undang-

undang ini menandai langkah awal integrasi hukum keluarga Islam ke dalam hukum positif 

Indonesia. Namun, kewenangan Peradilan Agama pada masa ini masih sangat terbatas, 

hanya menangani masalah keluarga, sementara urusan ekonomi, pidana, dan publik 

tetap berada dalam yurisdiksi hukum umum15. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

915 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Selain itu, pada masa Orde Lama juga terjadi dinamika politik Islam yang cukup kuat. 

Partai-partai Islam seperti Masyumi dan Nahdlatul Ulama (NU) berperan aktif dalam 

memperjuangkan aspirasi umat, termasuk gagasan penerapan syariat Islam dalam konstitusi 

dan kebijakan negara. Namun, setelah Dekrit Presiden 5 Juli 1959 yang mengembalikan 

berlakunya UUD 1945, Piagam Jakarta disebut dalam konsiderans sebagai “menjiwai UUD 

1945”, sehingga meskipun tidak berlaku secara formal, semangat hukum Islam tetap 

memiliki posisi moral dalam politik dan hukum Indonesia16. 

Dengan demikian, pada masa kemerdekaan dan Orde Lama, hukum Islam mulai 

mendapat pengakuan dalam sistem hukum nasional, meskipun penerapannya masih terbatas 

pada hukum keluarga dan aspek keagamaan. Periode ini dapat dianggap sebagai fase awal 

institusionalisasi hukum Islam ke dalam negara Indonesia modern. 

Masa ini merupakan titik awal formalisasi hukum Islam dalam kerangka hukum 

nasional. Meski tujuh kata dalam Piagam Jakarta dihapus, substansi ajaran Islam tetap 

diakomodasi melalui Pasal 29 UUD 1945. Dualisme antara aspirasi keislaman dan semangat 

kebangsaan berhasil dipadukan dalam bentuk negara religius non-teokratis. Hal ini 

menunjukkan bahwa integrasi hukum Islam ke dalam sistem nasional dilakukan melalui 

pendekatan konstitusional dan kompromistis, bukan revolusioner. Model kompromi inilah 

yang kemudian menjadi ciri khas politik hukum Indonesia: menyeimbangkan nilai-nilai 

agama dan ideologi negara. 

 

e) Masa Orde Baru (1966–1998) 

Naiknya Soeharto ke tampuk kekuasaan pada tahun 1966 menandai awal era Orde 

Baru. Pada masa awal pemerintahannya, hubungan negara dengan Islam cenderung tegang 

karena pemerintah berupaya meredam potensi politik Islam yang dianggap mengancam 

stabilitas kekuasaan. Aspirasi penerapan syariat Islam dalam politik formal ditekan, bahkan 

partai-partai Islam dipaksa untuk bergabung dalam satu wadah yaitu Partai Persatuan 

Pembangunan (PPP). Namun, di balik sikap represif terhadap politik Islam, Orde Baru justru 

membuka jalan bagi akomodasi hukum Islam dalam sistem hukum nasional17. 

Salah satu tonggak penting adalah lahirnya Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974 

tentang Perkawinan, yang secara tegas mengatur masalah perkawinan umat Islam sesuai 

prinsip syariat. Undang-undang ini menegaskan peran Pengadilan Agama dalam urusan 

nikah, talak, rujuk, dan waris, meskipun masih dalam koordinasi dengan Pengadilan Negeri. 

Selanjutnya, Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama semakin 

memperkuat kedudukan Pengadilan Agama sebagai lembaga peradilan yang berdiri sejajar 

dengan peradilan umum18. 

Pada dekade 1990-an, pemerintah kembali mengambil langkah besar dengan 

dikeluarkannya Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam 

(KHI). KHI berfungsi sebagai kodifikasi hukum keluarga Islam di Indonesia, yang mencakup 

hukum perkawinan, kewarisan, dan perwakafan. Meski sifatnya sebagai hukum materiil yang 

hanya berlaku bagi umat Islam, KHI menjadi bukti bahwa hukum Islam diakui secara resmi 

sebagai bagian dari hukum nasional19. 

Selain di bidang keluarga, Orde Baru juga membuka ruang bagi penerapan hukum 

Islam dalam bidang ekonomi. Tahun 1991 ditandai dengan berdirinya Bank Muamalat 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

916 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Indonesia (BMI) sebagai bank syariah pertama di Indonesia. Kehadiran BMI menjadi langkah 

awal bagi perkembangan sistem keuangan syariah di Indonesia, yang kemudian melahirkan 

berbagai instrumen ekonomi syariah lainnya20. 

Dengan demikian, meskipun Orde Baru membatasi ekspresi politik Islam, justru pada 

masa ini hukum Islam semakin terlembaga dalam sistem hukum nasional, khususnya dalam 

bidang keluarga dan ekonomi. Hal ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan hukum 

Islam pada era Reformasi. 

Kebijakan hukum Islam pada masa Orde Baru menunjukkan pendekatan yang 

ambivalen: di satu sisi membatasi politik Islam, di sisi lain memperkuat kelembagaan hukum 

Islam. Langkah ini dapat dilihat sebagai bentuk “pragmatisasi hukum Islam”, di mana rezim 

menggunakan hukum Islam untuk legitimasi moral dan sosial, tanpa memberi ruang bagi 

aspirasi politik keislaman. Namun demikian, hasilnya tetap positif: lahirnya UU Peradilan 

Agama dan KHI menjadi bukti bahwa hukum Islam mulai diterima sebagai bagian integral 

dari hukum nasional. Periode ini menandai transisi dari pengakuan simbolik menuju 

pengakuan institusional terhadap hukum Islam. 

 

f) Era Reformasi (1998–sekarang) 

Reformasi yang dimulai pada tahun 1998 setelah tumbangnya rezim Orde Baru 

membawa angin segar bagi perkembangan hukum Islam di Indonesia. Demokratisasi dan 

keterbukaan politik memberikan ruang yang lebih luas bagi aspirasi umat Islam dalam ranah 

hukum dan perundang-undangan. Salah satu dampak signifikan adalah semakin kuatnya 

posisi peradilan agama setelah lahirnya Undang-Undang No. 3 Tahun 2006 tentang 

Perubahan atas Undang-Undang No. 7 Tahun 1989 mengenai Peradilan Agama. UU ini 

memperluas kompetensi peradilan agama, tidak hanya terbatas pada masalah perkawinan, 

waris, hibah, wakaf, zakat, infaq, dan shadaqah, tetapi juga mencakup ekonomi syariah21. 

Selain itu, era reformasi juga menyaksikan lahirnya berbagai regulasi berbasis syariah 

di tingkat daerah (Peraturan Daerah atau Perda Syariah), khususnya di Aceh yang 

mendapatkan kekhususan melalui Undang-Undang No. 

44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan Keistimewaan Aceh dan Undang- Undang No. 11 

Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. Dalam konteks ini, Aceh memiliki kewenangan 

untuk menerapkan hukum Islam secara lebih komprehensif, termasuk dalam bidang jinayah 

(pidana), muamalah, dan ibadah22. 

Di tingkat nasional, muncul pula berbagai produk hukum yang memperkuat eksistensi 

hukum Islam, antara lain Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) tahun 2008, yang 

menjadi pedoman bagi hakim dalam menyelesaikan sengketa ekonomi syariah di peradilan 

agama23. Kehadiran KHES melengkapi Kompilasi Hukum Islam (KHI) tahun 1991 sehingga 

hukum Islam semakin terintegrasi dalam sistem hukum nasional, khususnya pada ranah privat 

dan ekonomi. 

Selain itu, Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-

MUI) semakin berperan penting dalam memberikan fatwa yang menjadi rujukan utama bagi 

industri keuangan syariah. Fatwa-fatwa DSN-MUI bahkan sering diadopsi dalam peraturan 

Bank Indonesia maupun Otoritas Jasa Keuangan (OJK), sehingga hukum Islam 

bertransformasi menjadi norma positif yang mengikat dalam praktik perbankan dan ekonomi 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

917 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

syariah di Indonesia24. 

Dengan demikian, era reformasi menjadi masa di mana hukum Islam tidak hanya 

diakui secara formal dalam lingkup perdata keluarga, tetapi juga mendapat ruang institusional 

dalam bidang ekonomi, bahkan sebagian dalam ranah pidana di Aceh. Perkembangan ini 

menunjukkan adanya sinkronisasi antara aspirasi umat Islam dan sistem hukum nasional, 

meskipun tetap dalam koridor Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar Negara25. 

Era Reformasi menandai babak baru dalam perjalanan hukum Islam di Indonesia: 

hukum Islam tidak lagi sekadar norma moral, tetapi telah menjadi bagian substantif dari 

sistem hukum nasional. Namun, tantangan baru muncul dalam bentuk pluralitas hukum dan 

sinkronisasi antarregulasi. Penerapan hukum Islam di Aceh serta berkembangnya ekonomi 

syariah menunjukkan kemajuan signifikan, tetapi juga menuntut konsistensi dalam penegakan 

hukum agar tidak menimbulkan tumpang tindih dengan hukum positif nasional. Dengan 

demikian, masa reformasi adalah fase konsolidasi hukum Islam dari legitimasi moral menuju 

integrasi struktural dalam sistem hukum negara. 

 

 

KESIMPULAN 

Perkembangan hukum Islam di Indonesia menunjukkan perjalanan panjang yang 

sarat dinamika politik, sosial, dan budaya. Sejak masa kerajaan Islam, hukum Islam telah 

berfungsi sebagai dasar pemerintahan dan pedoman hidup masyarakat. Pada masa kolonial 

Belanda, eksistensinya mengalami kemunduran akibat penerapan teori receptie yang 

menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat. Namun, meskipun secara formal 

dilemahkan, hukum Islam tetap hidup dalam praktik sosial umat Islam melalui lembaga 

keagamaan dan pesantren. 

Masa pendudukan Jepang membawa angin segar bagi hukum Islam karena adanya 

kebijakan yang lebih akomodatif terhadap lembaga keagamaan, meski bersifat politis. Setelah 

kemerdekaan, hukum Islam mulai diintegrasikan ke dalam sistem hukum nasional melalui 

pengaturan perkawinan dan keberadaan Pengadilan Agama, serta pengakuan nilai-nilai 

keagamaan dalam UUD 1945 Pasal 29. 

Pada masa Orde Baru, hukum Islam semakin mengalami formalisasi, khususnya 

melalui lahirnya Undang-Undang Perkawinan (1974), Undang-Undang Peradilan Agama 

(1989), dan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI). 

Periode ini menjadi fase penting pelembagaan hukum Islam dalam sistem hukum nasional, 

meskipun masih bersifat terbatas. 

Memasuki era Reformasi, hukum Islam mencapai puncak integrasinya melalui 

berbagai regulasi seperti UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Peradilan Agama, UU Nomor 21 

Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, serta penguatan lembaga fatwa Dewan Syariah 

Nasional-MUI (DSN-MUI) yang berperan dalam pembentukan regulasi ekonomi syariah. 

Kekhususan Aceh dalam menerapkan syariat Islam menegaskan bahwa hukum Islam di 

Indonesia tidak hanya sebatas norma keagamaan, melainkan juga bagian dari hukum positif 

negara. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa perkembangan hukum Islam di Indonesia 

bersifat evolutif dan adaptif, mengikuti dinamika kekuasaan dan kebutuhan sosial. Hukum 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

918 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Islam tidak berdiri sebagai sistem yang terpisah, tetapi menjadi bagian integral dari hukum 

nasional yang berlandaskan Pancasila dan UUD 1945. Tantangan ke depan adalah menjaga 

keseimbangan antara aspirasi penerapan syariat Islam dan prinsip pluralitas hukum yang 

menjadi ciri khas sistem hukum Indonesia. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Azyumardi Azra. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII & 

XVIII. Jakarta: Kencana, 2013. 

Amran Halim. Sejarah Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2005. 

Anshari, Endang Saifuddin. Piagam Jakarta 22 Juni 1945: Sebuah Konsensus Nasional 

tentang Dasar Negara Republik Indonesia. Jakarta: Rajawali, 1986. 

Arifin, Bustanul. Pelembagaan Hukum Islam di Indonesia: Akar Sejarah, Hambatan, dan 

Prospeknya. Jakarta: Gema Insani Press, 1996. 

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013. 

Asshiddiqie, Jimly. Konstitusi dan Konstitusionalisme Indonesia. Jakarta: Konstitusi Press, 

2006. 

Bahtiar Effendy. Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di 

Indonesia. Jakarta: Paramadina, 1998. 

Bisri, Cik Hasan. Peradilan Agama di Indonesia: Sejarah dan Prospeknya. Bandung: Rosda 

Karya, 1996. 

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai. Jakarta: 

LP3ES, 2011. 

Hurgronje, Snouck. De Atjehers. Leiden: Brill, 1906. 

Lev, Daniel S. Islamic Courts in Indonesia: A Study in the Political Bases of Legal 

Institutions. Berkeley: University of California Press, 1972. 

Mudzhar, M. Atho. Kontekstualisasi Hukum Islam dalam Kehidupan Sosial. Jakarta: INIS, 

1994. 

 

Mudzhar, M. Atho. Hukum Islam dan Dinamika Sosial Politik di Indonesia. Jakarta: LP3ES, 

2001. 

Qodri Azizy, A. Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum Islam dan Hukum 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

919 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Umum. Yogyakarta: Gama Media, 2002. 

Rofiq, Ahmad. Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015. 

Reid, Anthony. Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450–1680. Jakarta: Yayasan Obor 

Indonesia, 1992. 

Saifuddin, Syamsul Bahri. Hukum Islam dalam Sejarah Sosial Indonesia. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2018. 

Sato, Shigeru. War, Nationalism and Peasants: Java under the Japanese Occupation, 1942–

1945. Sydney: Allen & Unwin, 1994. 

Syamsuddin, M. Din. Islam dan Politik Era Orde Baru. Jakarta: Logos, 2001. 

Yamin, Muhammad. Naskah Persiapan Undang-Undang Dasar 1945. Jakarta: Yayasan 

Prapantja, 1959. 

 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

