INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N

e

@ Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

Perkembangan Hukum Islam di Indonesia Pada Masa Kerajaan Islam

Sampai Era Reformasi

Arlan!, Abd. Rahman R?, Rahmatia HL3
1.23 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Email: arlan.albirr@gmail.com', abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id? rahmatiah@uin-alauddin.ac.id?

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received December 09, 2025
Revised December 22, 2025
Accepted December 31, 2025

Keywords:
Islamic Law, Development,

Indonesia, Islamic Kingdoms,
Reform

The development of Islamic law in Indonesia represents a long
journey shaped by the nation’s political, social, and cultural
dynamics. Since the era of Islamic kingdoms, Islamic law has served
as a source of norms that structured social life, particularly in the
fields of civil and communal affairs. During the Dutch colonial
period, its position declined due to the application of the receptie
theory, which placed Islamic law beneath customary law.
Nevertheless, the commitment of Muslims to preserving Islamic legal
teachings continued to grow through educational institutions and the
issuance of ulama fatwas. After independence, Islamic law began to
be accommodated within the national legal system through the
Religious Courts, the Marriage Law, and the Compilation of Islamic
Law (KHI). Entering the Reform era, Islamic law reached an
integrative phase marked by the strengthening of Religious Court
institutions, the enactment of Islamic Economic Law, and the
implementation of Islamic law in Aceh. This study shows that Islamic
law in Indonesia has developed in an evolutionary and adaptive
manner, responding to socio-political changes and transforming from
a religious norm into an integral part of the national legal system.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

&0

Article history:

Received December 09, 2025
Revised December 22, 2025
Accepted December 31, 2025

Keywords:

Hukum Islam, Perkembangan,
Indonesia, Kerajaan Islam,
Reformasi

Perkembangan hukum Islam di Indonesia merupakan perjalanan
panjang yang dipengaruhi oleh dinamika politik, sosial, dan budaya
bangsa. Sejak masa kerajaan Islam, hukum Islam telah menjadi
sumber norma yang membentuk tata kehidupan masyarakat, terutama
dalam bidang perdata dan kemasyarakatan. Pada masa kolonial
Belanda, keberadaannya mengalami penurunan akibat penerapan teori
receptie yang menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat.
Namun, semangat umat Islam dalam mempertahankan ajaran hukum
Islam terus tumbuh melalui lembaga pendidikan dan fatwa ulama.
Setelah kemerdekaan, hukum Islam mulai diakomodasi dalam sistem
hukum nasional melalui lembaga peradilan agama, Undang-Undang
Perkawinan, dan Kompilasi Hukum Islam (KHI). Memasuki era
Reformasi, hukum Islam mencapai fase integratif melalui penguatan
kelembagaan peradilan agama, lahirnya Undang-Undang Ekonomi
Syariah, serta penerapan syariat Islam di Aceh. Kajian ini
menunjukkan bahwa hukum Islam di Indonesia berkembang secara
evolutif dan adaptif, mengikuti perubahan sosial-politik, dan
bertransformasi dari norma keagamaan menjadi bagian integral dari
sistem hukum nasional.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

910 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:arlan.albirr@gmail.com
mailto:abdul.rahman@uin-alauddin.ac.id
mailto:rahmatiah@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer e

= = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) A
Corresponding Author:
Arlan

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
E-mail: arlan.albirr@gmail.com

PENDAHULUAN

Hukum Islam memiliki kedudukan penting dalam sejarah perkembangan hukum di
Indonesia. Sebagai sistem hukum yang bersumber dari wahyu dan tradisi keilmuan Islam, ia
tidak hanya mengatur hubungan antara manusia dan Tuhan (,,ibadah), tetapi juga mengatur
hubungan antarindividu dalam masyarakat (mu, amalah). Sejak kedatangan Islam di
Nusantara pada abad ke-13, ajaran hukum Islam secara bertahap memengaruhi tata nilai
sosial, adat istiadat, dan sistem pemerintahan. Hal ini terlihat pada kerajaan-kerajaan Islam
seperti Samudera Pasai, Demak, Aceh Darussalam, dan Ternate yang menjadikan hukum
Islam sebagai dasar pengambilan keputusan dalam bidang keagamaan, perdagangan, dan
pemerintahan.

Perjalanan hukum Islam di Indonesia tidak selalu berjalan mulus. Masa kolonial
Belanda membawa kebijakan yang membatasi penerapan hukum Islam melalui teori receptie,
yang menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat dan hukum Eropa. Namun, setelah
kemerdekaan, posisi hukum Islam perlahan menguat melalui pengakuan terhadap peradilan
agama dan pengesahan berbagai peraturan yang bernuansa syariah. Puncak perkembangan
hukum Islam terjadi pada masa Orde Baru dan Reformasi, ditandai dengan lahirnya Undang-
Undang Peradilan Agama, Kompilasi Hukum Islam (KHI), dan Kompilasi Hukum Ekonomi
Syariah (KHES) yang mengintegrasikan prinsip-prinsip syariah ke dalam sistem hukum
nasional.

Kajian 1ini penting dilakukan untuk menelusuri bagaimana hukum Islam
bertransformasi dari norma sosial ke sistem hukum positif. Melalui pendekatan historis-
normatif, penelitian ini berupaya menganalisis dinamika penerimaan, penolakan, dan
pelembagaan hukum Islam dalam berbagai periode sejarah. Dengan meninjau faktor politik,
sosial, dan kelembagaan, diharapkan kajian ini dapat memberikan pemahaman komprehensif
tentang posisi hukum Islam dalam sistem hukum nasional serta tantangan implementasinya di
era modern.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan historis-
normatif. Pendekatan historis digunakan untuk menelusuri perkembangan hukum Islam di
Indonesia secara kronologis sejak masa kerajaan Islam, masa kolonial Belanda, pendudukan
Jepang, kemerdekaan, Orde Baru, hingga era Reformasi. Sementara itu, pendekatan normatif
dilakukan untuk menganalisis kedudukan hukum Islam dalam sistem hukum nasional melalui
kajian terhadap norma hukum, peraturan perundang-undangan, dan kebijakan negara yang
berkaitan dengan hukum Islam.

911 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:arlan.albirr@gmail.com

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

HASIL DAN PEMBAHASAN
a) Masa Kerajaan Islam (Abad ke-13-17 M)

Masuknya Islam ke Nusantara terjadi secara bertahap sejak abad ke-7 M melalui jalur
perdagangan internasional di Selat Malaka, namun proses Islamisasi yang lebih masif baru
berlangsung pada abad ke-13 M. Para ulama, pedagang, dan muballigh dari Gujarat, Arab,
dan Persia memainkan peran penting dalam menyebarkan ajaran Islam di tengah masyarakat
pesisir Nusantara. Salah satu bukti awal keberadaan Islam adalah berdirinya Kerajaan
Samudera Pasai di Aceh pada abad ke-13 M, yang dikenal sebagai kerajaan Islam pertama di
Indonesia dan menjadikan hukum Islam sebagai landasan pemerintahannya'.

Seiring perkembangan, kerajaan-kerajaan Islam lain bermunculan, seperti Kesultanan
Malaka, Kesultanan Demak, Kesultanan Aceh Darussalam, Kesultanan Gowa-Tallo di
Sulawesi Selatan, serta Kesultanan Ternate dan Tidore di Maluku. Kesultanan-kesultanan
tersebut tidak hanya menjadi pusat politik dan ekonomi, tetapi juga menjadi pusat
pengembangan hukum Islam. Pada masa itu, hukum Islam diterapkan dalam kehidupan
sosial, ekonomi, dan pidana masyarakat, dengan corak fikih mazhab Syafi,,i yang sangat
dominan?.

Sebagai contoh, Qanun Malaka dan Qanun Aceh menjadi bukti kodifikasi hukum
Islam dalam bentuk peraturan kerajaan. Qanun tersebut mengatur berbagai aspek kehidupan,
seperti hukum perdagangan, perkawinan, peradilan, hingga pidana. Bahkan dalam Qanun
Aceh, terdapat ketentuan mengenai larangan riba, pencurian, dan pembunuhan, yang jelas
menunjukkan pengaruh fikih Syafi,,i dalam sistem perundangan kerajaan Islam Nusantara®.

Selain itu, hukum Islam pada masa kerajaan tidak hanya dipahami dalam ranah
peraturan formal, tetapi juga dihayati sebagai pedoman hidup masyarakat. Ajaran Islam
diterima secara menyeluruh, meliputi aspek aqidah, ibadah, muamalah, dan akhlak.
Kehidupan keagamaan diperkaya dengan nilai-nilai spiritual yang memperkuat moralitas
masyarakat, sehingga hukum Islam berfungsi ganda: sebagai aturan sosial dan sebagai
tuntunan etika dalam kehidupan sehari-hari.

Pada masa kerajaan Islam, penerapan hukum Islam tidak hanya menjadi sarana
legitimasi politik, tetapi juga berfungsi sebagai instrumen pembentukan budaya hukum yang
berlandaskan nilai-nilai keadilan dan moralitas. Keberhasilan kerajaan Islam seperti
Samudera Pasai dan Aceh dalam menerapkan hukum Islam menunjukkan bahwa sistem
hukum tersebut dapat beradaptasi dengan struktur sosial dan budaya lokal tanpa kehilangan
substansi syariatnya. Hal ini memperlihatkan bahwa Islam di Nusantara berkembang dengan
pendekatan tadriji (bertahap), yang mengutamakan internalisasi nilai sebelum formalisasi
hukum. Pendekatan kultural inilah yang menjadi ciri khas Islam Indonesia hingga kini.

b) Masa Penjajahan Belanda (1602-1942)

Setelah masa kejayaan kerajaan-kerajaan Islam, masuknya kolonialisme Belanda
membawa perubahan besar dalam posisi hukum Islam di Indonesia. Pada awalnya, VOC
(Vereenigde Oostindische Compagnie) yang hadir pada abad ke- 17 lebih berorientasi pada
kepentingan dagang. VOC tidak terlalu mencampuri urusan keagamaan, termasuk hukum
Islam, selama tidak mengganggu stabilitas perdagangan mereka®.

Namun, sejak Belanda secara resmi menjajah Hindia Belanda setelah bubarnya

912 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer e

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

VOC pada tahun 1799, kebijakan hukum Islam mulai diarahkan pada pembatasan. Belanda
memandang hukum Islam sebagai salah satu identitas kuat umat Muslim yang dapat menjadi
ancaman terhadap kekuasaan kolonial. Oleh karena itu, mereka menerapkan teori receptie,
yaitu hukum Islam hanya berlaku apabila sesuai atau diterima oleh adat masyarakat setempat.
Teori ini dipopulerkan oleh Snouck Hurgronje, seorang orientalis Belanda yang meneliti
masyarakat Muslim di Indonesia. Menurut teori tersebut, hukum adat ditempatkan sebagai
hukum utama, sementara hukum Islam sekadar menjadi pelengkap®.

Akibat penerapan teori receptie, kewenangan Pengadilan Agama (Priesterraad)
dipersempit hanya dalam urusan-urusan tertentu, seperti perkawinan, talak, rujuk, dan wakaf.
Sementara itu, hukum pidana dan perdata ekonomi yang sebelumnya banyak dipengaruhi
oleh syariat Islam secara perlahan digantikan oleh hukum kolonial Belanda’. Dengan
demikian, hukum Islam mengalami pelemahan posisi dalam struktur hukum formal negara.

Meski demikian, hukum Islam tidak hilang dari kehidupan masyarakat. Justru dalam
kondisi terdesak, masyarakat Muslim semakin menguatkan eksistensi syariat dalam ranah
sosial dan keagamaan. Para ulama, kiai, dan tokoh pesantren memainkan peran penting dalam
mempertahankan penerapan hukum Islam di tengah masyarakat, baik melalui pengajaran
kitab-kitab fikih bermazhab Syafi,,i, maupun melalui pengelolaan pernikahan, waris, zakat,
dan wakaf secara mandiri. Pesantren juga berfungsi sebagai benteng perlawanan budaya dan
hukum terhadap dominasi Belanda®.

Dengan demikian, pada masa penjajahan Belanda, hukum Islam berada pada posisi
marjinal dalam hukum negara, tetapi tetap dominan dalam kehidupan sosial masyarakat
Muslim. Hal ini menunjukkan adanya dualisme hukum: secara formal hukum Islam
ditekan, namun secara substantif ia tetap hidup dan dipraktikkan oleh umat Islam di
Indonesia.

Periode penjajahan Belanda menandai awal marginalisasi hukum Islam dalam struktur
hukum formal. Teori receptie yang dipopulerkan Snouck Hurgronje sejatinya bukanlah
sekadar teori hukum, tetapi strategi politik untuk melemahkan otoritas Islam dan
memisahkannya dari sistem sosial masyarakat. Namun, yang menarik, teori ini justru memicu
lahirnya kesadaran baru di kalangan ulama untuk mempertahankan hukum Islam sebagai
identitas keagamaan dan simbol perlawanan terhadap kolonialisme. Fenomena ini
membuktikan bahwa hukum Islam di Indonesia tidak hanya bersifat normatif, tetapi juga
memiliki dimensi resistensi sosial yang kuat.

¢) Masa Pendudukan Jepang (1942—-1945)

Setelah Belanda menyerah kepada Jepang pada tahun 1942, kekuasaan kolonial di
Indonesia beralih ke tangan militer Jepang. Berbeda dengan Belanda yang menerapkan
politik hukum represif terhadap Islam, Jepang justru bersikap lebih akomodatif. Sikap ini
bukan semata karena penghormatan terhadap Islam, melainkan lebih pada strategi politik
untuk meraih simpati umat Muslim agar mendukung Jepang dalam perang Asia Timur Raya’.

Dalam bidang hukum, Jepang menghidupkan kembali Pengadilan Agama yang
sebelumnya dipersempit kewenangannya oleh Belanda. Pengadilan Agama diberi ruang yang
lebih jelas untuk menangani masalah keluarga Islam, terutama perkawinan, talak, rujuk,
waris, dan wakaf. Hal ini memberikan napas baru bagi keberlangsungan hukum Islam di

913 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer e

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

Indonesia, meskipun dalam praktiknya tetap berada di bawah kendali administrasi Jepang'°.

Selain itu, Jepang memberi ruang lebih besar kepada organisasi Islam untuk
berkembang. Beberapa organisasi Islam diakomodasi dalam wadah seperti Masyumi (Majelis
Syuro Muslimin Indonesia) pada tahun 1943, yang selain berfungsi sebagai lembaga politik
juga turut memperkuat eksistensi hukum Islam dalam kehidupan sosial. Melalui Masyumi,
aspirasi umat Islam dalam bidang hukum, pendidikan, dan sosial semakin menguat menjelang
proklamasi kemerdekaan'!.

Meskipun demikian, sikap akomodatif Jepang ini tetap memiliki keterbatasan. Jepang
tidak pernah secara resmi menjadikan hukum Islam sebagai hukum negara, apalagi dalam
ranah pidana atau perdata publik. Namun, pada masa inilah hukum Islam kembali
memperoleh ruang legalitas formal setelah mengalami tekanan panjang pada masa kolonial
Belanda. Dengan demikian, masa pendudukan Jepang dapat dianggap sebagai periode transisi
yang mempersiapkan landasan bagi integrasi hukum Islam ke dalam sistem hukum nasional
setelah kemerdekaan'.

Kebijakan hukum Jepang terhadap Islam bersifat pragmatis: Jepang tidak bermaksud
menegakkan syariat, melainkan mencari dukungan politik umat Islam. Namun demikian,
periode singkat ini memiliki dampak jangka panjang, karena memberikan ruang bagi lahirnya
kembali lembaga keagamaan dan peradilan Islam setelah masa pembatasan kolonial. Dalam
konteks ini, Jepang secara tidak langsung meletakkan fondasi administratif bagi kebangkitan
hukum Islam pascakemerdekaan. Maka, walaupun pendekatannya bersifat politis, hasilnya
memberi kontribusi positif terhadap struktur kelembagaan hukum Islam di Indonesia.

d) Masa Kemerdekaan dan Orde Lama (1945-1966)

Proklamasi kemerdekaan pada tanggal 17 Agustus 1945 menandai lahirnya negara
Indonesia yang merdeka setelah berabad-abad berada di bawah penjajahan. Dalam proses
pembentukan dasar negara, muncul perdebatan mengenai posisi hukum Islam dalam sistem
ketatanegaraan. Pada Piagam Jakarta (22 Juni 1945) terdapat rumusan “kewajiban
menjalankan syariat Islam bagi pemeluk-pemeluknya”. Rumusan ini dimaksudkan sebagai
kompromi antara golongan nasionalis-Islam dan nasionalis-sekuler. Namun, tujuh kata
tersebut akhirnya dihapus pada 18 Agustus 1945 demi menjaga persatuan bangsa, khususnya
untuk meredam kekhawatiran masyarakat non-Muslim di Indonesia bagian timur!?.

Meskipun demikian, UUD 1945 Pasal 29 tetap memberikan ruang penting bagi agama
dalam kehidupan bernegara: ayat (1) menegaskan bahwa “Negara berdasar atas Ketuhanan
Yang Maha Esa”, sedangkan ayat (2) menyatakan bahwa ‘“Negara menjamin kemerdekaan
tiap-tiap penduduk untuk memeluk agamanya masing-masing dan untuk beribadat menurut
agamanya dan kepercayaannya itu.” Pasal ini menjadi landasan yuridis bagi integrasi hukum
Islam dalam sistem hukum nasional Indonesia'*.Dalam bidang legislasi, pemerintah mulai
mengakomodasi hukum Islam, meskipun terbatas. Salah satunya adalah lahirnya Undang-
Undang Nomor 22 Tahun 1946 yang mengatur pencatatan nikah, talak, dan rujuk. Undang-
undang ini menandai langkah awal integrasi hukum keluarga Islam ke dalam hukum positif
Indonesia. Namun, kewenangan Peradilan Agama pada masa ini masih sangat terbatas,
hanya menangani masalah keluarga, sementara urusan ekonomi, pidana, dan publik

tetap berada dalam yurisdiksi hukum umum®.

914 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer e

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

Selain itu, pada masa Orde Lama juga terjadi dinamika politik Islam yang cukup kuat.
Partai-partai Islam seperti Masyumi dan Nahdlatul Ulama (NU) berperan aktif dalam
memperjuangkan aspirasi umat, termasuk gagasan penerapan syariat Islam dalam konstitusi
dan kebijakan negara. Namun, setelah Dekrit Presiden 5 Juli 1959 yang mengembalikan
berlakunya UUD 1945, Piagam Jakarta disebut dalam konsiderans sebagai “menjiwai UUD
1945”, sehingga meskipun tidak berlaku secara formal, semangat hukum Islam tetap
memiliki posisi moral dalam politik dan hukum Indonesia'®.

Dengan demikian, pada masa kemerdekaan dan Orde Lama, hukum Islam mulai
mendapat pengakuan dalam sistem hukum nasional, meskipun penerapannya masih terbatas
pada hukum keluarga dan aspek keagamaan. Periode ini dapat dianggap sebagai fase awal
institusionalisasi hukum Islam ke dalam negara Indonesia modern.

Masa ini merupakan titik awal formalisasi hukum Islam dalam kerangka hukum
nasional. Meski tujuh kata dalam Piagam Jakarta dihapus, substansi ajaran Islam tetap
diakomodasi melalui Pasal 29 UUD 1945. Dualisme antara aspirasi keislaman dan semangat
kebangsaan berhasil dipadukan dalam bentuk negara religius non-teokratis. Hal ini
menunjukkan bahwa integrasi hukum Islam ke dalam sistem nasional dilakukan melalui
pendekatan konstitusional dan kompromistis, bukan revolusioner. Model kompromi inilah
yang kemudian menjadi ciri khas politik hukum Indonesia: menyeimbangkan nilai-nilai
agama dan ideologi negara.

e) Masa Orde Baru (1966—1998)

Naiknya Soeharto ke tampuk kekuasaan pada tahun 1966 menandai awal era Orde
Baru. Pada masa awal pemerintahannya, hubungan negara dengan Islam cenderung tegang
karena pemerintah berupaya meredam potensi politik Islam yang dianggap mengancam
stabilitas kekuasaan. Aspirasi penerapan syariat Islam dalam politik formal ditekan, bahkan
partai-partai Islam dipaksa untuk bergabung dalam satu wadah yaitu Partai Persatuan
Pembangunan (PPP). Namun, di balik sikap represif terhadap politik Islam, Orde Baru justru
membuka jalan bagi akomodasi hukum Islam dalam sistem hukum nasional !’

Salah satu tonggak penting adalah lahirnya Undang-Undang Nomor 1 Tahun 1974
tentang Perkawinan, yang secara tegas mengatur masalah perkawinan umat Islam sesuai
prinsip syariat. Undang-undang ini menegaskan peran Pengadilan Agama dalam urusan
nikah, talak, rujuk, dan waris, meskipun masih dalam koordinasi dengan Pengadilan Negeri.
Selanjutnya, Undang-Undang Nomor 7 Tahun 1989 tentang Peradilan Agama semakin
memperkuat kedudukan Pengadilan Agama sebagai lembaga peradilan yang berdiri sejajar
dengan peradilan umum'®,

Pada dekade 1990-an, pemerintah kembali mengambil langkah besar dengan
dikeluarkannya Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam
(KHI). KHI berfungsi sebagai kodifikasi hukum keluarga Islam di Indonesia, yang mencakup
hukum perkawinan, kewarisan, dan perwakafan. Meski sifatnya sebagai hukum materiil yang
hanya berlaku bagi umat Islam, KHI menjadi bukti bahwa hukum Islam diakui secara resmi
sebagai bagian dari hukum nasional'’.

Selain di bidang keluarga, Orde Baru juga membuka ruang bagi penerapan hukum
Islam dalam bidang ekonomi. Tahun 1991 ditandai dengan berdirinya Bank Muamalat

915 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer e

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

Indonesia (BMI) sebagai bank syariah pertama di Indonesia. Kehadiran BMI menjadi langkah
awal bagi perkembangan sistem keuangan syariah di Indonesia, yang kemudian melahirkan
berbagai instrumen ekonomi syariah lainnya®’.

Dengan demikian, meskipun Orde Baru membatasi ekspresi politik Islam, justru pada
masa ini hukum Islam semakin terlembaga dalam sistem hukum nasional, khususnya dalam
bidang keluarga dan ekonomi. Hal ini menjadi fondasi penting bagi perkembangan hukum
Islam pada era Reformasi.

Kebijakan hukum Islam pada masa Orde Baru menunjukkan pendekatan yang
ambivalen: di satu sisi membatasi politik Islam, di sisi lain memperkuat kelembagaan hukum
Islam. Langkah ini dapat dilihat sebagai bentuk “pragmatisasi hukum Islam ”, di mana rezim
menggunakan hukum Islam untuk legitimasi moral dan sosial, tanpa memberi ruang bagi
aspirasi politik keislaman. Namun demikian, hasilnya tetap positif: lahirnya UU Peradilan
Agama dan KHI menjadi bukti bahwa hukum Islam mulai diterima sebagai bagian integral
dari hukum nasional. Periode ini menandai transisi dari pengakuan simbolik menuju
pengakuan institusional terhadap hukum Islam.

f) Era Reformasi (1998—sekarang)

Reformasi yang dimulai pada tahun 1998 setelah tumbangnya rezim Orde Baru
membawa angin segar bagi perkembangan hukum Islam di Indonesia. Demokratisasi dan
keterbukaan politik memberikan ruang yang lebih luas bagi aspirasi umat Islam dalam ranah
hukum dan perundang-undangan. Salah satu dampak signifikan adalah semakin kuatnya
posisi peradilan agama setelah lahirnya Undang-Undang No. 3 Tahun 2006 tentang
Perubahan atas Undang-Undang No. 7 Tahun 1989 mengenai Peradilan Agama. UU ini
memperluas kompetensi peradilan agama, tidak hanya terbatas pada masalah perkawinan,
waris, hibah, wakaf, zakat, infaq, dan shadaqah, tetapi juga mencakup ekonomi syariah?!.

Selain itu, era reformasi juga menyaksikan lahirnya berbagai regulasi berbasis syariah

di tingkat daerah (Peraturan Daerah atau Perda Syariah), khususnya di Aceh yang
mendapatkan kekhususan melalui Undang-Undang No.
44 Tahun 1999 tentang Penyelenggaraan Keistimewaan Aceh dan Undang- Undang No. 11
Tahun 2006 tentang Pemerintahan Aceh. Dalam konteks ini, Aceh memiliki kewenangan
untuk menerapkan hukum Islam secara lebih komprehensif, termasuk dalam bidang jinayah
(pidana), muamalah, dan ibadah?2.

Di tingkat nasional, muncul pula berbagai produk hukum yang memperkuat eksistensi
hukum Islam, antara lain Kompilasi Hukum Ekonomi Syariah (KHES) tahun 2008, yang
menjadi pedoman bagi hakim dalam menyelesaikan sengketa ekonomi syariah di peradilan
agama®’. Kehadiran KHES melengkapi Kompilasi Hukum Islam (KHI) tahun 1991 sehingga
hukum Islam semakin terintegrasi dalam sistem hukum nasional, khususnya pada ranah privat
dan ekonomi.

Selain itu, Majelis Ulama Indonesia (MUI) melalui Dewan Syariah Nasional (DSN-
MUI) semakin berperan penting dalam memberikan fatwa yang menjadi rujukan utama bagi
industri keuangan syariah. Fatwa-fatwa DSN-MUI bahkan sering diadopsi dalam peraturan
Bank Indonesia maupun Otoritas Jasa Keuangan (OJK), sehingga hukum Islam
bertransformasi menjadi norma positif yang mengikat dalam praktik perbankan dan ekonomi

916 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer b

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

syariah di Indonesia?*.

Dengan demikian, era reformasi menjadi masa di mana hukum Islam tidak hanya
diakui secara formal dalam lingkup perdata keluarga, tetapi juga mendapat ruang institusional
dalam bidang ekonomi, bahkan sebagian dalam ranah pidana di Aceh. Perkembangan ini
menunjukkan adanya sinkronisasi antara aspirasi umat Islam dan sistem hukum nasional,
meskipun tetap dalam koridor Pancasila dan UUD 1945 sebagai dasar Negara®.

Era Reformasi menandai babak baru dalam perjalanan hukum Islam di Indonesia:
hukum Islam tidak lagi sekadar norma moral, tetapi telah menjadi bagian substantif dari
sistem hukum nasional. Namun, tantangan baru muncul dalam bentuk pluralitas hukum dan
sinkronisasi antarregulasi. Penerapan hukum Islam di Aceh serta berkembangnya ekonomi
syariah menunjukkan kemajuan signifikan, tetapi juga menuntut konsistensi dalam penegakan
hukum agar tidak menimbulkan tumpang tindih dengan hukum positif nasional. Dengan
demikian, masa reformasi adalah fase konsolidasi hukum Islam dari legitimasi moral menuju
integrasi struktural dalam sistem hukum negara.

KESIMPULAN

Perkembangan hukum Islam di Indonesia menunjukkan perjalanan panjang yang
sarat dinamika politik, sosial, dan budaya. Sejak masa kerajaan Islam, hukum Islam telah
berfungsi sebagai dasar pemerintahan dan pedoman hidup masyarakat. Pada masa kolonial
Belanda, eksistensinya mengalami kemunduran akibat penerapan teori receptie yang
menempatkan hukum Islam di bawah hukum adat. Namun, meskipun secara formal
dilemahkan, hukum Islam tetap hidup dalam praktik sosial umat Islam melalui lembaga
keagamaan dan pesantren.

Masa pendudukan Jepang membawa angin segar bagi hukum Islam karena adanya
kebijakan yang lebih akomodatif terhadap lembaga keagamaan, meski bersifat politis. Setelah
kemerdekaan, hukum Islam mulai diintegrasikan ke dalam sistem hukum nasional melalui
pengaturan perkawinan dan keberadaan Pengadilan Agama, serta pengakuan nilai-nilai
keagamaan dalam UUD 1945 Pasal 29.

Pada masa Orde Baru, hukum Islam semakin mengalami formalisasi, khususnya
melalui lahirnya Undang-Undang Perkawinan (1974), Undang-Undang Peradilan Agama
(1989), dan Instruksi Presiden Nomor 1 Tahun 1991 tentang Kompilasi Hukum Islam (KHI).
Periode ini menjadi fase penting pelembagaan hukum Islam dalam sistem hukum nasional,
meskipun masih bersifat terbatas.

Memasuki era Reformasi, hukum Islam mencapai puncak integrasinya melalui
berbagai regulasi sepertt UU Nomor 3 Tahun 2006 tentang Peradilan Agama, UU Nomor 21
Tahun 2008 tentang Perbankan Syariah, serta penguatan lembaga fatwa Dewan Syariah
Nasional-MUI (DSN-MUI) yang berperan dalam pembentukan regulasi ekonomi syariah.
Kekhususan Aceh dalam menerapkan syariat Islam menegaskan bahwa hukum Islam di
Indonesia tidak hanya sebatas norma keagamaan, melainkan juga bagian dari hukum positif
negara.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa perkembangan hukum Islam di Indonesia
bersifat evolutif dan adaptif, mengikuti dinamika kekuasaan dan kebutuhan sosial. Hukum

917 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 'y

Islam tidak berdiri sebagai sistem yang terpisah, tetapi menjadi bagian integral dari hukum
nasional yang berlandaskan Pancasila dan UUD 1945. Tantangan ke depan adalah menjaga
keseimbangan antara aspirasi penerapan syariat Islam dan prinsip pluralitas hukum yang
menjadi ciri khas sistem hukum Indonesia.

DAFTAR PUSTAKA

Azyumardi Azra. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII &
XVIII. Jakarta: Kencana, 2013.

Amran Halim. Sejarah Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2005.

Anshari, Endang Saifuddin. Piagam Jakarta 22 Juni 1945: Sebuah Konsensus Nasional
tentang Dasar Negara Republik Indonesia. Jakarta: Rajawali, 1986.

Arifin, Bustanul. Pelembagaan Hukum Islam di Indonesia: Akar Sejarah, Hambatan, dan
Prospeknya. Jakarta: Gema Insani Press, 1996.

Ascarya. Akad dan Produk Bank Syariah. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2013.

Asshiddiqie, Jimly. Konstitusi dan Konstitusionalisme Indonesia. Jakarta: Konstitusi Press,
2006.

Bahtiar Effendy. Islam dan Negara: Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik Islam di
Indonesia. Jakarta: Paramadina, 1998.

Bisri, Cik Hasan. Peradilan Agama di Indonesia: Sejarah dan Prospeknya. Bandung: Rosda
Karya, 1996.

Dhofier, Zamakhsyari. Tradisi Pesantren: Studi tentang Pandangan Hidup Kiai. Jakarta:
LP3ES, 2011.

Hurgronje, Snouck. De Atjehers. Leiden: Brill, 1906.

Lev, Daniel S. Islamic Courts in Indonesia: A Study in the Political Bases of Legal
Institutions. Berkeley: University of California Press, 1972.

Mudzhar, M. Atho. Kontekstualisasi Hukum Islam dalam Kehidupan Sosial. Jakarta: INIS,
1994.

Mudzhar, M. Atho. Hukum Islam dan Dinamika Sosial Politik di Indonesia. Jakarta: LP3ES,
2001.

Qodri Azizy, A. Eklektisisme Hukum Nasional: Kompetisi antara Hukum Islam dan Hukum

918 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 910-919, ISSN: 3123-5573 (Online) 7'y

Umum. Yogyakarta: Gama Media, 2002.
Rofiq, Ahmad. Hukum Islam di Indonesia. Jakarta: RajaGrafindo Persada, 2015.

Reid, Anthony. Asia Tenggara dalam Kurun Niaga 1450-1680. Jakarta: Yayasan Obor
Indonesia, 1992.

Saifuddin, Syamsul Bahri. Hukum Islam dalam Sejarah Sosial Indonesia. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2018.

Sato, Shigeru. War, Nationalism and Peasants: Java under the Japanese Occupation, 1942—
1945. Sydney: Allen & Unwin, 1994.

Syamsuddin, M. Din. Islam dan Politik Era Orde Baru. Jakarta: Logos, 2001.

Yamin, Muhammad. Naskah Persiapan Undang-Undang Dasar 1945. Jakarta: Yayasan
Prapantja, 1959.

919 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

