L

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \
L Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) A

Anatomi Wakaf: Kajian Normatif dan Yuridis Terhadap Rukun dan
Syarat Dalam Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia

Eric Maula Yatazakka', Musadiq Abbqary?
12 Universitas Muhammadiyah Jakarta, Jakarta, Indonesia,
Email: maulaeric277@gmail.com', musaddigabgary2004@gmail.com?

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received December 27, 2025
Revised January 01, 2025
Accepted January 09, 2026

Keywords:

Islamic Law, Positive Law,
Pillar, Conditions, Waqf

Wagqf is one of the key legal institutions in Islamic law that carries
both devotional and socio-economic dimensions. The validity of a
waqf depends on the fulfillment of its pillars and conditions as
stipulated in Islamic jurisprudence. In classical Islamic legal
literature, the pillars of waqf consist of the waqif (endower), mawqif
bih (endowed property), mawqif ‘alayh (beneficiary), and sighah
(declaration), while its conditions regulate the legality of intention,
the nature of the property, and the purpose of the endowment.
Differences among the major schools of Islamic jurisprudence in
interpreting these elements have led to diverse conceptual
understandings and practices of waqf across Muslim societies. This
study aims to examine the anatomy of waqf pillars and conditions in
Islamic law and to analyze their correspondence with Indonesian
positive law. The research employs a normative legal approach by
examining primary sources such as the Qur’an, Hadith, classical figh
texts, and national regulations, particularly Law No. 41 of 2004 on
Waqf. The findings indicate that the pillars and conditions of waqf in
Islamic law share fundamental harmony with Indonesian legal
principles, especially in ensuring legal certainty, sustaining public
benefit (ta‘bid al- manfa‘ah), and promoting productive waqf
management. Thus, a comprehensive understanding of waqf anatomy
is essential to strengthen its legal legitimacy and enhance the
effectiveness of waqf administration within Indonesia’s legal system.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

[ONoe

Article history:

Received December 27, 2025
Revised January 01, 2025
Accepted January 09, 2026

Keywords:

Hukum Islam, Hukum Positif,
Rukun, Syarat, Wakaf

Wakaf merupakan salah satu instrumen hukum Islam yang memiliki
dimensi ibadah sekaligus sosial-ekonomi. Keabsahan suatu wakaf
bergantung pada terpenuhinya rukun dan syarat sebagaimana
ditetapkan dalam fikih Islam. Dalam khazanah hukum Islam klasik,
rukun wakaf meliputi wakif, mawqaf bih, mawqif ‘alayh, dan sighah,
sedangkan syaratnya mengatur keabsahan niat, objek, dan tujuan
wakaf. Perbedaan pandangan ulama mazhab dalam menafsirkan
rukun dan syarat wakaf melahirkan variasi konseptual yang
berpengaruh terhadap praktik wakaf di berbagai negara Muslim.
Penelitian ini bertujuan menguraikan anatomi rukun dan syarat wakaf
dalam hukum Islam serta menganalisis kesesuaiannya dengan hukum
positif di Indonesia. Metode penelitian yang digunakan adalah
pendekatan hukum normatif dengan menelaah sumber-sumber hukum
primer seperti Al-Qur’an, Hadis, literatur fikih klasik, dan peraturan
perundang-undangan nasional, terutama Undang-Undang Nomor 41
Tahun 2004 tentang Wakaf. Hasil kajian menunjukkan bahwa rukun

1362 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:maulaeric277@gmail.com
mailto:musaddiqabqary2004@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 7'y

dan syarat wakaf dalam hukum Islam memiliki keselarasan prinsip
dengan hukum nasional, khususnya dalam aspek kepastian hukum,
prinsip ta‘bid al-manfa‘ah (keberlanjutan manfaat), dan pelaksanaan
wakaf produktif. Dengan demikian, pemahaman anatomi wakaf yang
komprehensif menjadi penting untuk memperkuat legitimasi hukum
dan meningkatkan efektivitas pengelolaan wakaf di Indonesia.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

©00

Corresponding Author:

Eric Maulana Yatazakka
Universitas Muhammadiyah Jakarta
Email: maulaeric277@gmail.com

PENDAHULUAN

Wakaf merupakan salah satu instrumen hukum Islam yang memiliki dimensi ibadah
sekaligus sosial-ekonomi yang strategis dalam pembentukan peradaban umat. Sebagai
amal jariyah, wakaf tidak hanya mencerminkan aspek spiritual berupa pengabdian kepada
Allah, tetapi juga mengandung nilai sosial berupa upaya menciptakan kesejahteraan yang
berkelanjutan di tengah masyarakat. Dalam konteks hukum Islam, wakaf diposisikan
sebagai ‘ibadah maliyah ijtima‘iyyah (ibadah harta yang bersifat sosial) yang bertujuan
menahan hak kepemilikan suatu harta untuk diambil manfaatnya bagi kepentingan umum
sesuai dengan ketentuan syariat (Kahf, 1999). Konsep menahan harta tersebut dikenal dengan
istilah habs al-‘ayn wa tasbil al-manfa‘ah, yaitu menahan zat harta dan menyalurkan
manfaatnya untuk kemaslahatan.

Dalam literatur fikih klasik, keabsahan suatu perbuatan wakaf sangat bergantung pada
terpenuhinya rukun (arkan al-wagqf) dan syarat (shuriit al-wagqf). Para ulama empat mazhab
memiliki kesepakatan umum bahwa wakaf terdiri atas empat rukun utama, yaitu al-
wagqif (pemberi wakaf), al-mawgqiif bih (harta yang diwakafkan), al-mawqiif ‘alayh (penerima
manfaat wakaf), dan al-sighah (pernyataan atau akad wakaf). Meskipun demikian, perbedaan
tafsir dan pendekatan dalam memahami rukun dan syarat tersebut menimbulkan variasi
konseptual yang signifikan di antara mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali (al-Kasani,
1997). Misalnya, mazhab Hanafi memandang kepemilikan harta wakaf tetap berada
pada wagif, sedangkan manfaatnya digunakan untuk kepentingan umum, sementara mazhab
Syafi‘i dan Hanbali menegaskan bahwa harta wakaf berpindah kepada Allah dan tidak boleh
diperjualbelikan atau diwariskan (Ibn Qudamah, 1997).

Keragaman pandangan ini sesungguhnya mencerminkan fleksibilitas hukum Islam yang
dapat menyesuaikan dengan kondisi sosial masyarakat. Namun dalam praktiknya, perbedaan
penafsiran tersebut sering menimbulkan kesulitan dalam implementasi hukum wakaf, terutama
ketika dikaitkan dengan sistem hukum positif modern. Sebelum reformasi hukum wakaf di
Indonesia, pemahaman masyarakat masih sangat dipengaruhi oleh pandangan fikih Syafi‘iyah
yang menekankan aspek keabadian (fa ‘bid al-wakf) sebagai syarat sah wakaf. Prinsip ini
tercermin dalam Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan Tanah
Milik, yang membatasi objek wakaf hanya pada tanah untuk kepentingan ibadah dan sosial,

1363 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:maulaeric277@gmail.com

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) V'

serta harus berlaku selamanya (Huda, 2014).

Seiring perkembangan sosial dan ekonomi masyarakat, muncul kebutuhan untuk
memperluas makna dan fungsi wakaf agar lebih produktif. Oleh karena itu, lahirlah Undang-
Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf yang memperkenalkan definisi baru dengan
membuka peluang wakaf tidak hanya untuk selamanya, tetapi juga untuk jangka waktu tertentu,
sesuai kesepakatan wakif dan penerima wakaf. Definisi ini sejalan dengan pandangan mazhab
Maliki yang memperbolehkan wakaf bersifat mu ‘aggat (berjangka waktu) selama tetap
menjamin kemaslahatan penerima manfaat (al-Qaradawi, 2000). Perkembangan hukum ini
menandai adanya pergeseran paradigma dari konsep wakaf statis menjadi dinamis dan adaptif
terhadap perubahan sosial.

Selain itu, prinsip-prinsip dasar wakaf seperti lazim (mengikat), manfa ‘ah (manfaat
berkelanjutan), dan maslahah (kemaslahatan umum) merupakan manifestasi dari teori
magqasid al-syart‘ah yang menekankan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariat, yaitu
agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al- ‘aql), keturunan (hifz al-nasl), dan harta
(hifz al-mal) (Dusuki, 2008). Melalui pendekatan magqasid, keberadaan rukun dan syarat
wakaf tidak hanya dilihat sebagai aspek formal keabsahan akad, tetapi juga sebagai jaminan
agar wakaf benar-benar mencapai tujuan kemaslahatan sosial dan keadilan ekonomi. Dalam
konteks modern, hal ini menuntut adanya reinterpretasi terhadap rukun dan syarat wakaf agar
lebih kontekstual dengan kebutuhan masyarakat dan sistem hukum nasional.

Secara normatif, rukun dan syarat wakaf menjadi landasan sahnya perbuatan hukum
wakaf. Ketidakterpenuhan salah satu rukun seperti sighah yang tidak memenuhi unsur ijab dan
qabul secara sah, atau mawqiif bih yang tidak jelas kepemilikannya, dapat menyebabkan wakaf
menjadi batal (fasid). Oleh karena itu, pemahaman anatomi wakaf dari aspek rukun dan syarat
menjadi penting dalam upaya menjaga legitimasi hukum dan keberlanjutan manfaatnya
(Hasan, 2011). Dalam hukum positif Indonesia, prinsip ini diakomodasi melalui Pasal 6
Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 yang secara eksplisit menyebutkan bahwa wakaf sah
apabila dilakukan oleh wakif yang cakap hukum, terhadap harta yang dimiliki secara sah, dan
diikrarkan dengan tujuan keagamaan, kemanusiaan, atau sosial.

Keterkaitan antara fikih klasik dan hukum nasional menunjukkan bahwa sistem hukum
Indonesia telah mengadopsi nilai-nilai fundamental syariah, meskipun dalam bentuk yang lebih
modern dan administratif. Namun, persoalan muncul ketika implementasi di lapangan tidak
sejalan dengan prinsip normatif tersebut. Masih banyak ditemukan praktik wakaf yang
dilakukan tanpa memenuhi syarat formil seperti akta ikrar wakaf (4/W), sertifikasi harta wakaf,
atau kejelasan nazhir. Hal ini mengakibatkan banyak aset wakaf yang tidak tercatat secara
resmi dan berpotensi menimbulkan sengketa kepemilikan (Huda, 2014). Dalam konteks ini,
pemahaman mendalam mengenai anatomi wakaf diperlukan agar masyarakat dan pengelola
wakaf memiliki kesadaran hukum dan tanggung jawab sosial yang tinggi dalam menjaga aset
wakaf.

Selain dari sisi normatif, pembahasan mengenai rukun dan syarat wakaf juga memiliki
dimensi yuridis yang erat kaitannya dengan prinsip keadilan dan kepastian hukum (/ega/
certainty). Dalam teori hukum Islam, keabsahan akad wakaf bukan hanya ditentukan oleh
terpenuhinya unsur ijab dan qabul, tetapi juga oleh niat dan tujuan (niyyah) yang selaras dengan
maqasid syariah. Artinya, setiap unsur dalam wakaf memiliki peran sistematis yang tidak dapat

1364 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 7'y

dipisahkan. A/-wdagqif berperan sebagai subjek hukum yang memiliki kesadaran spiritual, al-
mawaqiif bih sebagai objek hukum yang bernilai manfaat, al-mawqiif ‘alayh sebagai penerima
manfaat yang memenuhi syarat keagamaan dan sosial, serta a/-sighah sebagai bentuk ekspresi
hukum yang mengikat secara sah (Ibn Qudamah, 1997). Dengan demikian, anatomi wakaf
membentuk suatu sistem hukum yang integral, di mana setiap elemen berkontribusi terhadap
legitimasi keseluruhan akad wakaf.

Dalam konteks akademik dan praktik hukum di Indonesia, penelitian ini menjadi penting
untuk mengkaji secara komprehensif kesesuaian antara prinsip fikih klasik dan hukum positif
nasional. Melalui pendekatan normatif dan yuridis, penelitian ini tidak hanya berupaya
menjelaskan unsur-unsur rukun dan syarat wakaf secara teoritis, tetapi juga mengidentifikasi
titik temu antara konsep syariah dan sistem hukum negara. Dengan memahami anatomi wakaf
secara mendalam, diharapkan dapat memperkuat pemahaman masyarakat terhadap prinsip
hukum Islam yang bersifat universal, serta memberikan kontribusi terhadap pengembangan
tata kelola wakaf yang produktif, transparan, dan berkelanjutan.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjawab dua pertanyaan pokok, yaitu: pertama,
bagaimana konsep rukun dan syarat wakaf dipahami dalam literatur fikih klasik Islam; dan
kedua, bagaimana kesesuaian antara konsep tersebut dengan sistem hukum positif Indonesia
dalam mewujudkan praktik wakaf yang sah, adil, dan bermanfaat secara sosial. Kedua
pertanyaan ini akan dijawab melalui analisis konseptual dan normatif, dengan menitikberatkan
pada prinsip maqasid al-syari‘ah sebagai dasar pengharmonisasian antara hukum Islam dan
hukum positif. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi
teoritis dalam pengembangan hukum zakat dan wakaf di Indonesia, serta kontribusi praktis
dalam peningkatan kesadaran hukum dan profesionalitas pengelolaan aset wakaf di
masyarakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum normatif dengan metode kualitatif-
deskriptif yang berfokus pada analisis konseptual terhadap rukun dan syarat wakaf dalam
hukum Islam serta hukum positif Indonesia. Data diperoleh dari bahan hukum primer berupa
Al-Qur’an, Hadis, kitab-kitab fikih klasik, dan peraturan perundang-undangan; bahan hukum
sekunder seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah; serta bahan hukum tersier sebagai pendukung.
Analisis data dilakukan secara deskriptif dan komparatif dengan menggunakan
pendekatan maqasid al-syari ‘ah dan teori kepastian hukum untuk menilai keselarasan prinsip-
prinsip wakaf antara sistem hukum Islam dan hukum nasional.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Wakaf sebagai salah satu instrumen penting dalam hukum Islam memiliki posisi unik
karena menggabungkan nilai ibadah dan nilai sosial-ekonomi. Dalam sistem hukum Islam,
keabsahan suatu wakaf bergantung pada terpenuhinya rukun dan syaratnya. Secara prinsipil,
wakaf termasuk dalam kategori akad tabarru® (perbuatan hukum tanpa imbalan) yang ditujukan
untuk mencari keridaan Allah Swt. dan memberikan kemaslahatan bagi masyarakat. Oleh

1365 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) V'

karena itu, pemahaman yang komprehensif tentang anatomi wakaf—yang mencakup rukun,
syarat, dan implikasinya—menjadi kunci bagi legitimasi dan efektivitas pelaksanaan wakaf di
dunia Islam dan Indonesia.

Konsep dasar wakaf secara normatif bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, meskipun
tidak disebutkan secara eksplisit. Al-Qur’an memerintahkan umat Islam untuk berbuat
kebajikan dan menafkahkan sebagian hartanya di jalan Allah (QS. Ali Imran [3]: 92), yang
menjadi dasar umum bagi lahirnya lembaga wakaf. Hadis Nabi Muhammad saw. yang paling
sering dijadikan landasan adalah riwayat dari Ibn Umar r.a. mengenai wakaf kebun Khaibar
oleh Umar bin Khattab. Dalam hadis itu, Rasulullah bersabda, “Tahanlah pokoknya dan
sedekahkanlah hasilnya.” (HR. al-Bukhari). Redaksi hadis tersebut menjelaskan prinsip utama
wakaf, yaitu menahan zat benda (habs al-‘ayn) dan menyalurkan manfaatnya (fasbil al-
manfa ‘ah) untuk kepentingan sosial (Ibn Qudamah, 1997).

Dalam khazanah fikih klasik, para ulama telah merumuskan rukun dan syarat wakaf
secara sistematis, meskipun terdapat variasi antara satu mazhab dengan mazhab lainnya.
Menurut mayoritas ulama (jumhiir al-fugaha’), terdapat empat rukun utama wakaf:
pertama, al-wdagqif (orang yang berwakaf); kedua, al-mawgqiif bih (harta yang diwakafkan);
ketiga, al-mawqiif ‘alayh (penerima manfaat wakaf); dan keempat, al-sighah (pernyataan akad
wakaf). Rukun-rukun ini dipandang sebagai komponen yang harus ada agar perbuatan wakaf
sah secara hukum Islam (al-Nawawi, 2005).

Syarat-syarat wakaf kemudian menjelaskan validitas dari masing-masing rukun tersebut.
Misalnya, al-wagqif harus orang yang cakap hukum (ahliyyah at-tabarru‘) dan memiliki hak
kepemilikan penuh atas harta yang diwakatkan. Al-mawqiif bih harus berupa harta yang halal,
bernilai, dan dapat dimanfaatkan tanpa menghabiskan zatnya. Al-mawgqif ‘alayh harus
merupakan tujuan kebajikan yang diakui syariat, baik untuk kepentingan umum (wakaf khairi)
maupun kepentingan tertentu seperti keluarga (wakaf ahli). Adapun al-sighah harus memenuhi
unsur ijab dan gabul dengan jelas, disertai niat yang tulus karena Allah Swt. (al-Kasani, 1997).

Meskipun keempat mazhab utama Islam (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali)
menyepakati struktur rukun tersebut, mereka berbeda dalam memahami implikasi hukumnya,
terutama terkait kepemilikan dan jangka waktu wakaf. Mazhab Syafi‘t dan Hanbali
menegaskan bahwa wakaf bersifat abadi (mu ‘abbad) dan harta yang telah diwakafkan tidak
lagi menjadi milik wagif karena telah berpindah kepada Allah Swt. Sementara itu, mazhab
Hanafi memandang kepemilikan harta tetap berada pada wagif, sedangkan manfaatnya
diberikan kepada penerima wakaf. Pandangan ini memungkinkan adanya wakaf yang bersifat
sementara (mu ‘agqat), yang kelak diadopsi dalam hukum modern. Mazhab Maliki mengambil
posisi tengah dengan menyatakan bahwa wakaf tidak harus bersifat kekal, asalkan memenuhi
prinsip /azim (mengikat) dan tidak boleh ditarik kembali sebelum waktu yang ditetapkan habis
(al-Qaradawi, 2000).

Keragaman pemahaman ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam
menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat. Namun dalam praktik historis, terutama
pada masa klasik, interpretasi terhadap prinsip tahbis al-asl (pembekuan benda pokok) sering
dimaknai secara literal. Akibatnya, banyak aset wakaf tidak dapat diubah bentuk atau dialihkan
pemanfaatannya meskipun tidak lagi produktif (Kahf, 1999). Konsekuensinya, potensi
ekonomi wakaf menjadi terbatas dan terjebak dalam bentuk kepemilikan statis. Padahal,

1366 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) V'

semangat awal dari lembaga wakaf bukanlah pada pembekuan harta, melainkan pada
keberlanjutan manfaatnya bagi kemaslahatan umat (istimrar al-manfa ‘ah).

Perkembangan hukum positif di negara-negara Muslim, termasuk Indonesia, kemudian
mencoba merevitalisasi pemahaman tersebut agar lebih sesuai dengan tantangan zaman. Di
Indonesia, pengaturan wakaf secara modern dimulai melalui Undang-Undang Nomor 41
Tahun 2004 tentang Wakaf. Regulasi ini memperluas cakupan wakaf tidak hanya pada benda
tidak bergerak seperti tanah dan bangunan, tetapi juga pada benda bergerak seperti uang, logam
mulia, saham, dan surat berharga lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa hukum positif Indonesia
telah mengadopsi gagasan wakaf produktif sebagaimana dikembangkan dalam literatur
kontemporer (Hasan, 2011).

Dari segi struktur hukum, rukun dan syarat wakaf yang disebut dalam fikih klasik tetap
diakui, namun dengan penyesuaian administratif. Misalnya, dalam konteks sighah, hukum
positif mengharuskan adanya akta ikrar wakaf (AIW) yang dibuat di hadapan Pejabat Pembuat
Akta Ikrar Wakaf (PPAIW) sebagai bukti legal. Ini merupakan bentuk modernisasi dari
konsep ijab-gabul dalam fikih. Begitu pula dalam hal nazhir (pengelola wakaf), hukum
nasional menegaskan peran profesionalitas dan akuntabilitas yang tidak banyak dijelaskan
dalam kitab fikih klasik.

Pendekatan hukum positif ini sejalan dengan prinsip magqasid al-syari ‘ah, yaitu menjaga
kemaslahatan publik dan mencegah kerusakan (jalb al-maslahah wa dar’ al-mafsadah).
Reformulasi hukum wakaf di Indonesia menunjukkan bahwa semangat wakaf tidak hanya
terbatas pada aspek spiritual, tetapi juga diarahkan pada pemberdayaan ekonomi dan
pembangunan sosial umat (Dusuki, 2008). Dengan demikian, prinsip ta‘bid al-
manfa ‘ah diterjemahkan dalam bentuk wakaf produktif yang memberikan manfaat
berkelanjutan, bukan sekadar pemeliharaan aset yang tidak berkembang.

Analisis komparatif antara hukum Islam dan hukum positif juga menunjukkan bahwa
meskipun perbedaan terminologi dan sistem administrasi muncul, nilai-nilai fundamental
keduanya tetap sama. Dalam hukum Islam, tujuan utama wakaf adalah faqrib ila
Allah (pendekatan diri kepada Allah) melalui manfaat sosial, sementara dalam hukum nasional,
tujuan utamanya adalah kesejahteraan umum dan peningkatan kualitas hidup masyarakat.
Keduanya berpadu dalam prinsip tanggung jawab sosial dan keadilan distributif yang menjadi
inti hukum wakaf (Huda, 2014).

Selain itu, reinterpretasi terhadap rukun dan syarat wakaf dalam konteks modern
membuka peluang untuk menjadikan wakaf sebagai instrumen ekonomi alternatif yang
berkelanjutan. Misalnya, konsep wakaf tunai (cash wagqf) yang dikembangkan sejak awal
2000-an memungkinkan masyarakat berpartisipasi dalam kegiatan filantropi tanpa harus
memiliki aset tetap. Secara hukum, bentuk wakaf ini tetap memenuhi rukun dan syarat wakaf,
karena yang diwakafkan adalah nilai manfaat dari uang yang dikelola secara produktif untuk
tujuan sosial (Cizakca, 2004). Dalam konteks ini, hukum positif Indonesia telah memberikan
payung legal yang kuat untuk praktik semacam itu melalui Pasal 16 ayat (3) UU No. 41 Tahun
2004, yang memperbolehkan wakaf benda bergerak berupa uang.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa konsep anatomi wakaf yang terdiri dari
rukun dan syarat mengalami perkembangan interpretatif dari masa klasik hingga modern.
Dalam fikih klasik, struktur wakaf dibangun di atas prinsip moral dan spiritual, sementara

1367 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer =N

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) V'

dalam hukum modern, ia dikembangkan melalui kerangka hukum yang sistematis dan terukur.
Meskipun terdapat perbedaan dalam aspek teknis dan formalitas, substansi keduanya tetap
berpijak pada nilai-nilai maqasid al-syari‘ah, yaitu menjaga keberlanjutan manfaat dan
mewujudkan kemaslahatan umat.

Analisis terhadap rukun dan syarat wakaf menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki
kelenturan yang tinggi untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan
substansi normatifnya. Reinterpretasi terhadap konsep klasik bukan berarti mengubah hukum
dasar, tetapi menyesuaikannya dengan konteks sosial dan ekonomi yang lebih kompleks. Oleh
karena itu, upaya integrasi antara fikih klasik dan hukum positif perlu terus dikembangkan
melalui penelitian hukum Islam yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat modern.

KESIMPULAN

Kajian mengenai anatomi wakaf menunjukkan bahwa rukun dan syarat wakaf merupakan
struktur fundamental yang menjamin keabsahan dan keberlanjutan manfaat wakaf dalam
perspektif hukum Islam. Dalam literatur fikih klasik, keempat rukun utama—al-wagif, al-
mawqilf bih, al-mawqif ‘alayh, dan al-sighah—beserta syarat-syaratnya, membentuk
kerangka hukum yang menegaskan nilai spiritual sekaligus fungsi sosial wakaf. Meskipun
terdapat variasi interpretasi antarmazhab, keseluruhannya berpijak pada prinsip tahbis al- ‘ayn
wa tasbil al-manfa‘ah, yakni menahan zat harta dan menyalurkan manfaatnya demi
kemaslahatan umat. Pemahaman ini menegaskan bahwa esensi wakaf tidak terletak pada
bentuk fisik asetnya, melainkan pada keberlanjutan manfaatnya yang menjadi manifestasi dari
magqasid al-syari‘ah.

Dalam konteks hukum positif Indonesia, hasil penelitian menunjukkan bahwa regulasi
wakaf nasional berhasil mengintegrasikan nilai-nilai normatif fikih klasik dengan sistem
hukum modern melalui Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Penyesuaian
konsep rukun dan syarat wakaf ke dalam kerangka administratif seperti akta ikrar wakaf,
sertifikasi, dan pengelolaan profesional oleh nazhir, merupakan langkah perbaikan yang
memperkuat legitimasi hukum dan efektivitas pengelolaan wakaf secara produktif. Secara
konseptual, integrasi ini mencerminkan upaya harmonisasi antara prinsip spiritual Islam dan
sistem hukum nasional dalam membangun lembaga wakaf yang adaptif terhadap kebutuhan
sosial-ekonomi kontemporer, sehingga wakaf tidak hanya berfungsi sebagai ibadah individual,
tetapi juga sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat yang berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

al-Kasani, A. (1997). Bada’i ‘ al-sand’i’ fi tartib al-syara’i ‘. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
al-Mawardi, A. (2006). Al-Ahkam al-Sulthaniyyah. Beirut: Dar al-Fikr.

al-Nawawi, Y. (2005). Al-Majmii * sharh al-Muhadhdhab. Beirut: Dar al-Fikr. al-Qaradawi, Y.
(2000). Figh al-zakah. Cairo: Muassasah al-Risalah.

al-Zuhaili, W. (20006). Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 8). Damascus: Dar al-Fikr.

1368 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer ey \

e = Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) V'

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shariah.
Jeddah: Islamic Research and Training Institute.

Cizakca, M. (2004). Cash wagqfs as alternative to interest-based financing: A revival of the
Ottoman tradition. Islamic Economic Studies, 11(2), 1-27.

Dusuki, A. W. (2008). Understanding the objectives of Islamic banking: A maqasid
perspective. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and
Management, 1(2), 132—148. https://doi.org/10.1108/17538390810880982

Hasan, S. (2011). An introduction to cash waqf: A new innovation in Islamic finance. Kyoto
Bulletin of Islamic Area Studies, 4(1-2), 1-10.

Huda, N. (2014). Manajemen wakaf produktif. Jakarta: Prenadamedia Group.
Ibn Qudamah, A. (1997). AI-Mughni. Beirut: Dar al-Fikr.

Ismail, C. Z., & Hamat, Z. (2012). Waqf accounting and management in Malaysian waqf
institutions:  The need for standardization. Humanomics,  28(3), 236—

254. https://do1.org/10.1108/08288661211258171

Kahf, M. (1999). Towards the revival of awqaf: A few figh issues to reconsider. Jeddah: Islamic
Research and Training Institute, Islamic Development Bank.

Kuran, T. (2001). The provision of public goods under Islamic law: Origins, impact, and
limitations of the waqf system. Law & Society Review, 35(4), 841-898.

Mannan, M. A. (1998). Cash wagqf certificate: Global opportunities for developing the social
capital market in the 21st century. Islamic Research and Training Institute, Islamic
Development Bank.

Mohsin, M. 1. A. (2013). Financing through cash wagqf: A revitalization to finance different
needs. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management,
6(4), 304-321.

Sadeq, A. H. M. (2002). Wagqf, perpetual charity and poverty alleviation. International Journal
of Social Economics, 29(1/2), 135-151.

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2001). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan singkat.
Jakarta: RajaGrafindo Persada.

Soemitro, R. (1988). Metodologi penelitian hukum dan jurimetri. Jakarta: Ghalia Indonesia.
Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Lembaran
Negara

Republik Indonesia Tahun 2004 Nomor 159.

1369 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

