
INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1362 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Anatomi Wakaf: Kajian Normatif dan Yuridis Terhadap Rukun dan 

Syarat Dalam Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia 

 

Eric Maula Yatazakka1, Musadiq Abbqary2 

1,2 Universitas Muhammadiyah Jakarta, Jakarta, Indonesia, 

Email: maulaeric277@gmail.com1, musaddiqabqary2004@gmail.com2 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 27, 2025 
Revised January 01, 2025 

Accepted January 09, 2026 

 
Waqf is one of the key legal institutions in Islamic law that carries 

both devotional and socio-economic dimensions. The validity of a 

waqf depends on the fulfillment of its pillars and conditions as 

stipulated in Islamic jurisprudence. In classical Islamic legal 

literature, the pillars of waqf consist of the waqif (endower), mawqūf 

bih (endowed property), mawqūf ‘alayh (beneficiary), and ṣīghah 

(declaration), while its conditions regulate the legality of intention, 

the nature of the property, and the purpose of the endowment. 

Differences among the major schools of Islamic jurisprudence in 

interpreting these elements have led to diverse conceptual 

understandings and practices of waqf across Muslim societies. This 

study aims to examine the anatomy of waqf pillars and conditions in 

Islamic law and to analyze their correspondence with Indonesian 

positive law. The research employs a normative legal approach by 

examining primary sources such as the Qur’an, Hadith, classical fiqh 

texts, and national regulations, particularly Law No. 41 of 2004 on 

Waqf. The findings indicate that the pillars and conditions of waqf in 

Islamic law share fundamental harmony with Indonesian legal 

principles, especially in ensuring legal certainty, sustaining public 

benefit (ta‘bīd al- manfa‘ah), and promoting productive waqf 

management. Thus, a comprehensive understanding of waqf anatomy 

is essential to strengthen its legal legitimacy and enhance the 

effectiveness of waqf administration within Indonesia’s legal system. 

Keywords: 

Islamic Law, Positive Law, 

Pillar, Conditions, Waqf 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 27, 2025 
Revised January 01, 2025 

Accepted January 09, 2026 

 
Wakaf merupakan salah satu instrumen hukum Islam yang memiliki 

dimensi ibadah sekaligus sosial-ekonomi. Keabsahan suatu wakaf 

bergantung pada terpenuhinya rukun dan syarat sebagaimana 

ditetapkan dalam fikih Islam. Dalam khazanah hukum Islam klasik, 

rukun wakaf meliputi wakif, mawqūf bih, mawqūf ‘alayh, dan ṣīghah, 

sedangkan syaratnya mengatur keabsahan niat, objek, dan tujuan 

wakaf. Perbedaan pandangan ulama mazhab dalam menafsirkan 

rukun dan syarat wakaf melahirkan variasi konseptual yang 

berpengaruh terhadap praktik wakaf di berbagai negara Muslim. 

Penelitian ini bertujuan menguraikan anatomi rukun dan syarat wakaf 

dalam hukum Islam serta menganalisis kesesuaiannya dengan hukum 

positif di Indonesia. Metode penelitian yang digunakan adalah 

pendekatan hukum normatif dengan menelaah sumber-sumber hukum 

primer seperti Al-Qur’an, Hadis, literatur fikih klasik, dan peraturan 

perundang-undangan nasional, terutama Undang-Undang Nomor 41 

Tahun 2004 tentang Wakaf. Hasil kajian menunjukkan bahwa rukun 

Keywords: 

Hukum Islam, Hukum Positif, 

Rukun, Syarat, Wakaf 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:maulaeric277@gmail.com
mailto:musaddiqabqary2004@gmail.com
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1363 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

dan syarat wakaf dalam hukum Islam memiliki keselarasan prinsip 

dengan hukum nasional, khususnya dalam aspek kepastian hukum, 

prinsip ta‘bīd al-manfa‘ah (keberlanjutan manfaat), dan pelaksanaan 

wakaf produktif. Dengan demikian, pemahaman anatomi wakaf yang 

komprehensif menjadi penting untuk memperkuat legitimasi hukum 

dan meningkatkan efektivitas pengelolaan wakaf di Indonesia. 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

Corresponding Author: 

Eric Maulana Yatazakka 

Universitas Muhammadiyah Jakarta 

Email: maulaeric277@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Wakaf merupakan salah satu instrumen hukum Islam yang memiliki dimensi ibadah 

sekaligus sosial-ekonomi yang strategis dalam pembentukan peradaban umat. Sebagai 

amal jāriyah, wakaf tidak hanya mencerminkan aspek spiritual berupa pengabdian kepada 

Allah, tetapi juga mengandung nilai sosial berupa upaya menciptakan kesejahteraan yang 

berkelanjutan di tengah masyarakat. Dalam konteks hukum Islam, wakaf diposisikan 

sebagai ‘ibādah māliyah ijtimā‘iyyah (ibadah harta yang bersifat sosial) yang bertujuan 

menahan hak kepemilikan suatu harta untuk diambil manfaatnya bagi kepentingan umum 

sesuai dengan ketentuan syariat (Kahf, 1999). Konsep menahan harta tersebut dikenal dengan 

istilah ḥabs al-‘ayn wa tasbīl al-manfa‘ah, yaitu menahan zat harta dan menyalurkan 

manfaatnya untuk kemaslahatan. 

Dalam literatur fikih klasik, keabsahan suatu perbuatan wakaf sangat bergantung pada 

terpenuhinya rukun (arkān al-waqf) dan syarat (shurūṭ al-waqf). Para ulama empat mazhab 

memiliki kesepakatan umum bahwa wakaf terdiri atas empat rukun utama, yaitu al- 

wāqif (pemberi wakaf), al-mawqūf bih (harta yang diwakafkan), al-mawqūf ‘alayh (penerima 

manfaat wakaf), dan al-ṣīghah (pernyataan atau akad wakaf). Meskipun demikian, perbedaan 

tafsir dan pendekatan dalam memahami rukun dan syarat tersebut menimbulkan variasi 

konseptual yang signifikan di antara mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali (al-Kasāni, 

1997). Misalnya, mazhab Hanafi memandang kepemilikan harta wakaf tetap berada 

pada wāqif, sedangkan manfaatnya digunakan untuk kepentingan umum, sementara mazhab 

Syafi‘i dan Hanbali menegaskan bahwa harta wakaf berpindah kepada Allah dan tidak boleh 

diperjualbelikan atau diwariskan (Ibn Qudāmah, 1997). 

Keragaman pandangan ini sesungguhnya mencerminkan fleksibilitas hukum Islam yang 

dapat menyesuaikan dengan kondisi sosial masyarakat. Namun dalam praktiknya, perbedaan 

penafsiran tersebut sering menimbulkan kesulitan dalam implementasi hukum wakaf, terutama 

ketika dikaitkan dengan sistem hukum positif modern. Sebelum reformasi hukum wakaf di 

Indonesia, pemahaman masyarakat masih sangat dipengaruhi oleh pandangan fikih Syafi‘iyah 

yang menekankan aspek keabadian (ta‘bīd al-wakf) sebagai syarat sah wakaf. Prinsip ini 

tercermin dalam Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Perwakafan Tanah 

Milik, yang membatasi objek wakaf hanya pada tanah untuk kepentingan ibadah dan sosial, 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
mailto:maulaeric277@gmail.com


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1364 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

serta harus berlaku selamanya (Huda, 2014). 

Seiring perkembangan sosial dan ekonomi masyarakat, muncul kebutuhan untuk 

memperluas makna dan fungsi wakaf agar lebih produktif. Oleh karena itu, lahirlah Undang- 

Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf yang memperkenalkan definisi baru dengan 

membuka peluang wakaf tidak hanya untuk selamanya, tetapi juga untuk jangka waktu tertentu, 

sesuai kesepakatan wakif dan penerima wakaf. Definisi ini sejalan dengan pandangan mazhab 

Maliki yang memperbolehkan wakaf bersifat mu‘aqqat (berjangka waktu) selama tetap 

menjamin kemaslahatan penerima manfaat (al-Qaradawi, 2000). Perkembangan hukum ini 

menandai adanya pergeseran paradigma dari konsep wakaf statis menjadi dinamis dan adaptif 

terhadap perubahan sosial. 

Selain itu, prinsip-prinsip dasar wakaf seperti lazim (mengikat), manfa‘ah (manfaat 

berkelanjutan), dan maṣlaḥah (kemaslahatan umum) merupakan manifestasi dari teori 

maqāṣid al-syarī‘ah yang menekankan perlindungan terhadap lima tujuan utama syariat, yaitu 

agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan harta 

(ḥifẓ al-māl) (Dusuki, 2008). Melalui pendekatan maqāṣid, keberadaan rukun dan syarat 

wakaf tidak hanya dilihat sebagai aspek formal keabsahan akad, tetapi juga sebagai jaminan 

agar wakaf benar-benar mencapai tujuan kemaslahatan sosial dan keadilan ekonomi. Dalam 

konteks modern, hal ini menuntut adanya reinterpretasi terhadap rukun dan syarat wakaf agar 

lebih kontekstual dengan kebutuhan masyarakat dan sistem hukum nasional. 

Secara normatif, rukun dan syarat wakaf menjadi landasan sahnya perbuatan hukum 

wakaf. Ketidakterpenuhan salah satu rukun seperti ṣīghah yang tidak memenuhi unsur ijab dan 

qabul secara sah, atau mawqūf bih yang tidak jelas kepemilikannya, dapat menyebabkan wakaf 

menjadi batal (fāsid). Oleh karena itu, pemahaman anatomi wakaf dari aspek rukun dan syarat 

menjadi penting dalam upaya menjaga legitimasi hukum dan keberlanjutan manfaatnya 

(Hasan, 2011). Dalam hukum positif Indonesia, prinsip ini diakomodasi melalui Pasal 6 

Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 yang secara eksplisit menyebutkan bahwa wakaf sah 

apabila dilakukan oleh wakif yang cakap hukum, terhadap harta yang dimiliki secara sah, dan 

diikrarkan dengan tujuan keagamaan, kemanusiaan, atau sosial. 

Keterkaitan antara fikih klasik dan hukum nasional menunjukkan bahwa sistem hukum 

Indonesia telah mengadopsi nilai-nilai fundamental syariah, meskipun dalam bentuk yang lebih 

modern dan administratif. Namun, persoalan muncul ketika implementasi di lapangan tidak 

sejalan dengan prinsip normatif tersebut. Masih banyak ditemukan praktik wakaf yang 

dilakukan tanpa memenuhi syarat formil seperti akta ikrar wakaf (AIW), sertifikasi harta wakaf, 

atau kejelasan nazhir. Hal ini mengakibatkan banyak aset wakaf yang tidak tercatat secara 

resmi dan berpotensi menimbulkan sengketa kepemilikan (Huda, 2014). Dalam konteks ini, 

pemahaman mendalam mengenai anatomi wakaf diperlukan agar masyarakat dan pengelola 

wakaf memiliki kesadaran hukum dan tanggung jawab sosial yang tinggi dalam menjaga aset 

wakaf. 

Selain dari sisi normatif, pembahasan mengenai rukun dan syarat wakaf juga memiliki 

dimensi yuridis yang erat kaitannya dengan prinsip keadilan dan kepastian hukum (legal 

certainty). Dalam teori hukum Islam, keabsahan akad wakaf bukan hanya ditentukan oleh 

terpenuhinya unsur ijab dan qabul, tetapi juga oleh niat dan tujuan (niyyah) yang selaras dengan 

maqāṣid syariah. Artinya, setiap unsur dalam wakaf memiliki peran sistematis yang tidak dapat 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1365 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

dipisahkan. Al-wāqif berperan sebagai subjek hukum yang memiliki kesadaran spiritual, al- 

mawqūf bih sebagai objek hukum yang bernilai manfaat, al-mawqūf ‘alayh sebagai penerima 

manfaat yang memenuhi syarat keagamaan dan sosial, serta al-ṣīghah sebagai bentuk ekspresi 

hukum yang mengikat secara sah (Ibn Qudāmah, 1997). Dengan demikian, anatomi wakaf 

membentuk suatu sistem hukum yang integral, di mana setiap elemen berkontribusi terhadap 

legitimasi keseluruhan akad wakaf. 

Dalam konteks akademik dan praktik hukum di Indonesia, penelitian ini menjadi penting 

untuk mengkaji secara komprehensif kesesuaian antara prinsip fikih klasik dan hukum positif 

nasional. Melalui pendekatan normatif dan yuridis, penelitian ini tidak hanya berupaya 

menjelaskan unsur-unsur rukun dan syarat wakaf secara teoritis, tetapi juga mengidentifikasi 

titik temu antara konsep syariah dan sistem hukum negara. Dengan memahami anatomi wakaf 

secara mendalam, diharapkan dapat memperkuat pemahaman masyarakat terhadap prinsip 

hukum Islam yang bersifat universal, serta memberikan kontribusi terhadap pengembangan 

tata kelola wakaf yang produktif, transparan, dan berkelanjutan. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjawab dua pertanyaan pokok, yaitu: pertama, 

bagaimana konsep rukun dan syarat wakaf dipahami dalam literatur fikih klasik Islam; dan 

kedua, bagaimana kesesuaian antara konsep tersebut dengan sistem hukum positif Indonesia 

dalam mewujudkan praktik wakaf yang sah, adil, dan bermanfaat secara sosial. Kedua 

pertanyaan ini akan dijawab melalui analisis konseptual dan normatif, dengan menitikberatkan 

pada prinsip maqāṣid al-syarī‘ah sebagai dasar pengharmonisasian antara hukum Islam dan 

hukum positif. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi 

teoritis dalam pengembangan hukum zakat dan wakaf di Indonesia, serta kontribusi praktis 

dalam peningkatan kesadaran hukum dan profesionalitas pengelolaan aset wakaf di 

masyarakat. 

 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum normatif dengan metode kualitatif- 

deskriptif yang berfokus pada analisis konseptual terhadap rukun dan syarat wakaf dalam 

hukum Islam serta hukum positif Indonesia. Data diperoleh dari bahan hukum primer berupa 

Al-Qur’an, Hadis, kitab-kitab fikih klasik, dan peraturan perundang-undangan; bahan hukum 

sekunder seperti buku, jurnal, dan artikel ilmiah; serta bahan hukum tersier sebagai pendukung. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif dan komparatif dengan menggunakan 

pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah dan teori kepastian hukum untuk menilai keselarasan prinsip- 

prinsip wakaf antara sistem hukum Islam dan hukum nasional. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Wakaf sebagai salah satu instrumen penting dalam hukum Islam memiliki posisi unik 

karena menggabungkan nilai ibadah dan nilai sosial-ekonomi. Dalam sistem hukum Islam, 

keabsahan suatu wakaf bergantung pada terpenuhinya rukun dan syaratnya. Secara prinsipil, 

wakaf termasuk dalam kategori akad tabarru‘ (perbuatan hukum tanpa imbalan) yang ditujukan 

untuk mencari keridaan Allah Swt. dan memberikan kemaslahatan bagi masyarakat. Oleh 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1366 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

karena itu, pemahaman yang komprehensif tentang anatomi wakaf—yang mencakup rukun, 

syarat, dan implikasinya—menjadi kunci bagi legitimasi dan efektivitas pelaksanaan wakaf di 

dunia Islam dan Indonesia. 

Konsep dasar wakaf secara normatif bersumber dari Al-Qur’an dan Sunnah, meskipun 

tidak disebutkan secara eksplisit. Al-Qur’an memerintahkan umat Islam untuk berbuat 

kebajikan dan menafkahkan sebagian hartanya di jalan Allah (QS. Ali Imran [3]: 92), yang 

menjadi dasar umum bagi lahirnya lembaga wakaf. Hadis Nabi Muhammad saw. yang paling 

sering dijadikan landasan adalah riwayat dari Ibn Umar r.a. mengenai wakaf kebun Khaibar 

oleh Umar bin Khattab. Dalam hadis itu, Rasulullah bersabda, “Tahanlah pokoknya dan 

sedekahkanlah hasilnya.” (HR. al-Bukhari). Redaksi hadis tersebut menjelaskan prinsip utama 

wakaf, yaitu menahan zat benda (ḥabs al-‘ayn) dan menyalurkan manfaatnya (tasbīl al- 

manfa‘ah) untuk kepentingan sosial (Ibn Qudāmah, 1997). 

Dalam khazanah fikih klasik, para ulama telah merumuskan rukun dan syarat wakaf 

secara sistematis, meskipun terdapat variasi antara satu mazhab dengan mazhab lainnya. 

Menurut mayoritas ulama (jumhūr al-fuqahā’), terdapat empat rukun utama wakaf: 

pertama, al-wāqif (orang yang berwakaf); kedua, al-mawqūf bih (harta yang diwakafkan); 

ketiga, al-mawqūf ‘alayh (penerima manfaat wakaf); dan keempat, al-ṣīghah (pernyataan akad 

wakaf). Rukun-rukun ini dipandang sebagai komponen yang harus ada agar perbuatan wakaf 

sah secara hukum Islam (al-Nawawi, 2005). 

Syarat-syarat wakaf kemudian menjelaskan validitas dari masing-masing rukun tersebut. 

Misalnya, al-wāqif harus orang yang cakap hukum (ahliyyah at-tabarru‘) dan memiliki hak 

kepemilikan penuh atas harta yang diwakafkan. Al-mawqūf bih harus berupa harta yang halal, 

bernilai, dan dapat dimanfaatkan tanpa menghabiskan zatnya. Al-mawqūf ‘alayh harus 

merupakan tujuan kebajikan yang diakui syariat, baik untuk kepentingan umum (wakaf khairi) 

maupun kepentingan tertentu seperti keluarga (wakaf ahli). Adapun al-ṣīghah harus memenuhi 

unsur ijab dan qabul dengan jelas, disertai niat yang tulus karena Allah Swt. (al-Kasāni, 1997). 

Meskipun keempat mazhab utama Islam (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hanbali) 

menyepakati struktur rukun tersebut, mereka berbeda dalam memahami implikasi hukumnya, 

terutama terkait kepemilikan dan jangka waktu wakaf. Mazhab Syafi‘i dan Hanbali 

menegaskan bahwa wakaf bersifat abadi (mu‘abbad) dan harta yang telah diwakafkan tidak 

lagi menjadi milik wāqif karena telah berpindah kepada Allah Swt. Sementara itu, mazhab 

Hanafi memandang kepemilikan harta tetap berada pada wāqif, sedangkan manfaatnya 

diberikan kepada penerima wakaf. Pandangan ini memungkinkan adanya wakaf yang bersifat 

sementara (mu‘aqqat), yang kelak diadopsi dalam hukum modern. Mazhab Maliki mengambil 

posisi tengah dengan menyatakan bahwa wakaf tidak harus bersifat kekal, asalkan memenuhi 

prinsip lazim (mengikat) dan tidak boleh ditarik kembali sebelum waktu yang ditetapkan habis 

(al-Qaradawi, 2000). 

Keragaman pemahaman ini menunjukkan fleksibilitas hukum Islam dalam 

menyesuaikan diri dengan kebutuhan masyarakat. Namun dalam praktik historis, terutama 

pada masa klasik, interpretasi terhadap prinsip taḥbīs al-aṣl (pembekuan benda pokok) sering 

dimaknai secara literal. Akibatnya, banyak aset wakaf tidak dapat diubah bentuk atau dialihkan 

pemanfaatannya meskipun tidak lagi produktif (Kahf, 1999). Konsekuensinya, potensi 

ekonomi wakaf menjadi terbatas dan terjebak dalam bentuk kepemilikan statis. Padahal, 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1367 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

semangat awal dari lembaga wakaf bukanlah pada pembekuan harta, melainkan pada 

keberlanjutan manfaatnya bagi kemaslahatan umat (istimrār al-manfa‘ah). 

Perkembangan hukum positif di negara-negara Muslim, termasuk Indonesia, kemudian 

mencoba merevitalisasi pemahaman tersebut agar lebih sesuai dengan tantangan zaman. Di 

Indonesia, pengaturan wakaf secara modern dimulai melalui Undang-Undang Nomor 41 

Tahun 2004 tentang Wakaf. Regulasi ini memperluas cakupan wakaf tidak hanya pada benda 

tidak bergerak seperti tanah dan bangunan, tetapi juga pada benda bergerak seperti uang, logam 

mulia, saham, dan surat berharga lainnya. Hal ini menunjukkan bahwa hukum positif Indonesia 

telah mengadopsi gagasan wakaf produktif sebagaimana dikembangkan dalam literatur 

kontemporer (Hasan, 2011). 

Dari segi struktur hukum, rukun dan syarat wakaf yang disebut dalam fikih klasik tetap 

diakui, namun dengan penyesuaian administratif. Misalnya, dalam konteks ṣīghah, hukum 

positif mengharuskan adanya akta ikrar wakaf (AIW) yang dibuat di hadapan Pejabat Pembuat 

Akta Ikrar Wakaf (PPAIW) sebagai bukti legal. Ini merupakan bentuk modernisasi dari 

konsep ijab-qabul dalam fikih. Begitu pula dalam hal nazhir (pengelola wakaf), hukum 

nasional menegaskan peran profesionalitas dan akuntabilitas yang tidak banyak dijelaskan 

dalam kitab fikih klasik. 

Pendekatan hukum positif ini sejalan dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu menjaga 

kemaslahatan publik dan mencegah kerusakan (jalb al-maṣlaḥah wa dar’ al-mafsadah). 

Reformulasi hukum wakaf di Indonesia menunjukkan bahwa semangat wakaf tidak hanya 

terbatas pada aspek spiritual, tetapi juga diarahkan pada pemberdayaan ekonomi dan 

pembangunan sosial umat (Dusuki, 2008). Dengan demikian, prinsip ta‘bīd al- 

manfa‘ah diterjemahkan dalam bentuk wakaf produktif yang memberikan manfaat 

berkelanjutan, bukan sekadar pemeliharaan aset yang tidak berkembang. 

Analisis komparatif antara hukum Islam dan hukum positif juga menunjukkan bahwa 

meskipun perbedaan terminologi dan sistem administrasi muncul, nilai-nilai fundamental 

keduanya tetap sama. Dalam hukum Islam, tujuan utama wakaf adalah taqrīb ilā 

Allāh (pendekatan diri kepada Allah) melalui manfaat sosial, sementara dalam hukum nasional, 

tujuan utamanya adalah kesejahteraan umum dan peningkatan kualitas hidup masyarakat. 

Keduanya berpadu dalam prinsip tanggung jawab sosial dan keadilan distributif yang menjadi 

inti hukum wakaf (Huda, 2014). 

Selain itu, reinterpretasi terhadap rukun dan syarat wakaf dalam konteks modern 

membuka peluang untuk menjadikan wakaf sebagai instrumen ekonomi alternatif yang 

berkelanjutan. Misalnya, konsep wakaf tunai (cash waqf) yang dikembangkan sejak awal 

2000-an memungkinkan masyarakat berpartisipasi dalam kegiatan filantropi tanpa harus 

memiliki aset tetap. Secara hukum, bentuk wakaf ini tetap memenuhi rukun dan syarat wakaf, 

karena yang diwakafkan adalah nilai manfaat dari uang yang dikelola secara produktif untuk 

tujuan sosial (Cizakca, 2004). Dalam konteks ini, hukum positif Indonesia telah memberikan 

payung legal yang kuat untuk praktik semacam itu melalui Pasal 16 ayat (3) UU No. 41 Tahun 

2004, yang memperbolehkan wakaf benda bergerak berupa uang. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa konsep anatomi wakaf yang terdiri dari 

rukun dan syarat mengalami perkembangan interpretatif dari masa klasik hingga modern. 

Dalam fikih klasik, struktur wakaf dibangun di atas prinsip moral dan spiritual, sementara 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1368 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

dalam hukum modern, ia dikembangkan melalui kerangka hukum yang sistematis dan terukur. 

Meskipun terdapat perbedaan dalam aspek teknis dan formalitas, substansi keduanya tetap 

berpijak pada nilai-nilai maqāṣid al-syarī‘ah, yaitu menjaga keberlanjutan manfaat dan 

mewujudkan kemaslahatan umat. 

Analisis terhadap rukun dan syarat wakaf menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki 

kelenturan yang tinggi untuk beradaptasi dengan perkembangan zaman tanpa kehilangan 

substansi normatifnya. Reinterpretasi terhadap konsep klasik bukan berarti mengubah hukum 

dasar, tetapi menyesuaikannya dengan konteks sosial dan ekonomi yang lebih kompleks. Oleh 

karena itu, upaya integrasi antara fikih klasik dan hukum positif perlu terus dikembangkan 

melalui penelitian hukum Islam yang responsif terhadap kebutuhan masyarakat modern. 

 

 

KESIMPULAN 

Kajian mengenai anatomi wakaf menunjukkan bahwa rukun dan syarat wakaf merupakan 

struktur fundamental yang menjamin keabsahan dan keberlanjutan manfaat wakaf dalam 

perspektif hukum Islam. Dalam literatur fikih klasik, keempat rukun utama—al-wāqif, al- 

mawqūf bih, al-mawqūf ‘alayh, dan al-ṣīghah—beserta syarat-syaratnya, membentuk 

kerangka hukum yang menegaskan nilai spiritual sekaligus fungsi sosial wakaf. Meskipun 

terdapat variasi interpretasi antarmazhab, keseluruhannya berpijak pada prinsip taḥbīs al-‘ayn 

wa tasbīl al-manfa‘ah, yakni menahan zat harta dan menyalurkan manfaatnya demi 

kemaslahatan umat. Pemahaman ini menegaskan bahwa esensi wakaf tidak terletak pada 

bentuk fisik asetnya, melainkan pada keberlanjutan manfaatnya yang menjadi manifestasi dari 

maqāṣid al-syarī‘ah. 

Dalam konteks hukum positif Indonesia, hasil penelitian menunjukkan bahwa regulasi 

wakaf nasional berhasil mengintegrasikan nilai-nilai normatif fikih klasik dengan sistem 

hukum modern melalui Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Penyesuaian 

konsep rukun dan syarat wakaf ke dalam kerangka administratif seperti akta ikrar wakaf, 

sertifikasi, dan pengelolaan profesional oleh nazhir, merupakan langkah perbaikan yang 

memperkuat legitimasi hukum dan efektivitas pengelolaan wakaf secara produktif. Secara 

konseptual, integrasi ini mencerminkan upaya harmonisasi antara prinsip spiritual Islam dan 

sistem hukum nasional dalam membangun lembaga wakaf yang adaptif terhadap kebutuhan 

sosial-ekonomi kontemporer, sehingga wakaf tidak hanya berfungsi sebagai ibadah individual, 

tetapi juga sebagai instrumen pemberdayaan ekonomi umat yang berkelanjutan. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

al-Kasāni, A. (1997). Badā’i‘ al-ṣanā’i‘ fī tartīb al-syarā’i‘. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah. 

al-Mawardi, A. (2006). Al-Ahkām al-Sulthāniyyah. Beirut: Dār al-Fikr. 

al-Nawawi, Y. (2005). Al-Majmū‘ sharḥ al-Muhadhdhab. Beirut: Dār al-Fikr. al-Qaradawi, Y. 

(2000). Fiqh al-zakah. Cairo: Muassasah al-Risalah. 

al-Zuhaili, W. (2006). Al-Fiqh al-Islami wa Adillatuhu (Vol. 8). Damascus: Dār al-Fikr. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 03, Tahun 2025, Hal. 1362-1369, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

1369 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-shariah. 

Jeddah: Islamic Research and Training Institute. 

Cizakca, M. (2004). Cash waqfs as alternative to interest-based financing: A revival of the 

Ottoman tradition. Islamic Economic Studies, 11(2), 1–27. 

Dusuki, A. W. (2008). Understanding the objectives of Islamic banking: A maqasid 

perspective. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and 

Management, 1(2), 132–148. https://doi.org/10.1108/17538390810880982 

Hasan, S. (2011). An introduction to cash waqf: A new innovation in Islamic finance. Kyoto 

Bulletin of Islamic Area Studies, 4(1–2), 1–10. 

Huda, N. (2014). Manajemen wakaf produktif. Jakarta: Prenadamedia Group. 

Ibn Qudāmah, A. (1997). Al-Mughnī. Beirut: Dār al-Fikr. 

Ismail, C. Z., & Hamat, Z. (2012). Waqf accounting and management in Malaysian waqf 

institutions:   The   need   for   standardization. Humanomics,   28(3),   236– 

254. https://doi.org/10.1108/08288661211258171 

Kahf, M. (1999). Towards the revival of awqaf: A few fiqh issues to reconsider. Jeddah: Islamic 

Research and Training Institute, Islamic Development Bank. 

Kuran, T. (2001). The provision of public goods under Islamic law: Origins, impact, and 

limitations of the waqf system. Law & Society Review, 35(4), 841–898. 

Mannan, M. A. (1998). Cash waqf certificate: Global opportunities for developing the social 

capital market in the 21st century. Islamic Research and Training Institute, Islamic 

Development Bank. 

Mohsin, M. I. A. (2013). Financing through cash waqf: A revitalization to finance different 

needs. International Journal of Islamic and Middle Eastern Finance and Management, 

6(4), 304–321. 

Sadeq, A. H. M. (2002). Waqf, perpetual charity and poverty alleviation. International Journal 

of Social Economics, 29(1/2), 135–151. 

Soekanto, S., & Mamudji, S. (2001). Penelitian hukum normatif: Suatu tinjauan singkat. 

Jakarta: RajaGrafindo Persada. 

Soemitro, R. (1988). Metodologi penelitian hukum dan jurimetri. Jakarta: Ghalia Indonesia. 

Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 41 Tahun 2004 tentang Wakaf. Lembaran 

Negara 

Republik Indonesia Tahun 2004 Nomor 159. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

