2oug s *

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer :
Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

),

Eutanasia dalam Konsep Maqasid Al-Syariah: Dilema Etika Medis dan

Legalitas Hukum

Ifsya Azisa', AslindaZ, Suryaningrum Trijayanti’, Kurniati*
1234 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar

Email: ifsyaazisa@gmail.com, harmanaslinda3@gmail.com, suryaningrum1405@gmail.com,

kurniati@uin-alauddin.ac.id

Article Info

ABSTRACT

Article history:

Received December 02, 2025
Revised December 11, 2025
Accepted December 23, 2025

Keywords:

FEuthanasia, Islamic Law,
Magqasid al-Shariah, KUHP
2023, Medical Ethics, Health
Law 2023

Euthanasia, or "mercy killing," is a controversial practice within the
fields of medicine, law, and religion—particularly in Muslim-majority
societies. In Islamic law, life is considered a divine trust that must be
preserved, making any act of actively ending life contradictory to
sharia principles. This journal analyzes the legal status of euthanasia
through a normative juridical approach and the framework of Magqasid
al-Shariah, which emphasizes the protection of life as a core objective
of Islamic law. The study examines Indonesia's Criminal Code
(KUHP) of 2023 and Health Law No. 17 of 2023, revealing that active
euthanasia remains a criminal offense, while passive euthanasia raises
ongoing ethical and legal debates. The paper also discusses the moral
dilemmas faced by Muslim medical practitioners when dealing with
euthanasia requests. By exploring key Maqasid al-Shariah principles
such as Hifz al-Nafs (preservation of life), the article underscores the
importance of caution in making end-of-life medical decision.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

Article Info

©00

Article history:

Received December 02, 2025
Revised December 11, 2025
Accepted December 23, 2025

Kata Kunci:

Euthanasia, Hukum Islam,
Magqasid al-Shariah, KUHP
2023, Etika Medis, UU
Kesehatan 2023

Euthanasia atau “mercy killing” adalah praktik kontroversial dalam
dunia medis, hukum, dan agama, khususnya dalam konteks masyarakat
muslim. Dalam hukum Islam, kehidupan adalah amanah dari Allah
yang harus dijaga, sehingga segala bentuk intervensi untuk mengakhiri
hidup, terutama secara aktif, dinilai bertentangan dengan prinsip-
prinsip syariah. Jurnal ini mengkaji legalitas tindakan euthanasia
melalui pendekatan yuridis normatif dan konsep Magqasid al-Syariah
yang menekankan perlindungan jiwa sebagai tujuan utama hukum
Islam. Analisis terhadap KUHP 2023 dan UU Kesehatan No. 17 Tahun
2023 menunjukkan bahwa euthanasia aktif tetap dilarang secara
hukum positif Indonesia, sementara euthanasia pasif masih
menimbulkan perdebatan etis dan hukum. Penelitian ini juga
membahas dilema yang dihadapi praktisi medis muslim dalam
menghadapi permintaan euthanasia dari pasien atau keluarga. Dengan
menelaah prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah seperti Hifz al-Nafs
(menjaga jiwa), artikel ini menekankan pentingnya kehati-hatian
dalam mengambil keputusan medis yang berkaitan dengan akhir hayat.

This is an open access article under the CC BY-SA license.

©00

145 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:ifsyaazisa@gmail.com
mailto:harmanaslinda3@gmail.com
mailto:suryaningrum1405@gmail.com
mailto:kurniati@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Corresponding Author:

Ifsya Azisa

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Email: ifsyaazisa@gmail.com

PENDAHULUAN

Manusia merupakan salah satu ciptaan tuhan yang diberikan kesempurnaan melalui
akal, pikiran dan rasa. Tuhan memberikan batasan usia kepada setiap manusia yang biasa
disebut dengan kematian.(Butar-butar, Agama, and Negeritarutung 2019) Kematian pada
umumnya sering diartikan sebagai akhir dari kehidupan manusia di dunia. Kematian
merupakan suatu peristiwa yang tidak dapat ditunda yang terjadi secara alamiah. Banyak orang
yang menganggap kematian itu sebagai sesuatu yang menakutkan meskipun setiap individu
pasti akan mengalaminya. Kematian merupakan suatu kejadian yang tak dapat dihindari namun
banyak orang tidak menginginkan kematian itu datang terlalu cepat. Mayoritas orang berharap
kematian ini tidak terjadi secara mendadak. Orang tidak hanya takut menghadapi kematian itu
sendiri, tetapi juga lebih cemas menghadapi kondisi setelah kematian terjadi.(Qurthubi 2016)

Nyatanya banyak juga orang yang telah berputus asa menghadapi hidup karena
penyakit yang telah lama di deritanya dan sangat menyiksa. Rata-rata dari orang ini ingin tidak
hanya ingin segera menghadapi yang namanya kematian begitu saja tetapi menjadikan
kematian itu sebagai hal yang di impikan.

Manusia melakukan berbagai upaya untuk mencegah atau memperlambat datangnya
kematian dengan berbagai cara, salah satunya pada perkembangan zaman, para ilmuan
berlomba — lomba menciptakan sains dan tekhnologi sebagai bentuk upaya mempertahankan
hidup manusia. Dengan adanya penemuan — penemuan dalam sains dan teknologi, hal tersebut
membawa dampak tertentu bagi umat manusia, seperti praktik euthanasia.

Euthanasia adalah suatu tindakan darurat untuk mengakhiri penderitaan orang yang
mengidap penyakit yang sangat serius karena penyakit tersebut tidak memiliki penawar dan
tidak dapat disesmbuhkan. Tujuan utama dari pemberian opsi bagi pasien yang menderita secara
terus - menerus, sehingga mereka dapat meninggal dengan tenang dan terhormat, tanpa harus
mengalami penderitaan yang hebat.

Euthanesia menjadi persoalan problematic diantara kalangan medis, praktisi hukum dan
tokoh agama. Euthanesia telah menjadi suatu hal yang telah diterapkan pada banyak negara
salah satunya di Indonesia yang notabenenya penduduknya mayoritas muslim, tentu saja hal
ini sangat menarik untuk dibahas. Persoalan Euthanesia telah dibicarakan pada seminar Ikatan
Dokter Indonesia (IDI) pada tahun 1985 yang melibatkan para ahli kedokteran, ahli hukum
positif dan ahli hukum Islam, akan tetapi hasilnya masih belum ada kesepakatan yang bulat
terhadap masalah tersebut.(Ummah 2019) Orang yang menderita sakit berat dapat terus
melangsungkan kehidupan melalui berbagai alat bantu kehidupan yang implementasikan
kepada dirinya, sehingga mulai timbul berbagai pertanyaan seperti efektivitas penggunaan
teknologi kedokteran yang dapat "memperpanjang" masa hidup pasien atau "mempercepat"
pengakhiran hidup pasien kemudian bertemu dengan standar nilai yang ada di suatu tempat,
sehingga memunculkan pro dan kontra terhadap euthanasia. Ada pertentangan mengenai
masalah hak untuk menentukan bagi diri sendiri (the right of self determination), yang
merupakan salah satu hak asasi dalam bidang kesehatan, dan kualitas hidup yang diharapkan
dari pasien seperti ini jika kelak "sembuh".(Mahfudz 2021)

146 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:ifsyaazisa@gmail.com

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Sejalan dengan itu, Permenkes No. 37 Tahun 2014 tentang Penyelenggaraan Upaya
Paliatif berfokus pada perawatan pasien dengan penyakit kronis atau terminal, menitikberatkan
pada pengendalian gejala, pengurangan nyeri, serta dukungan psikososial bagi pasien dan
keluarganya. Ketentuan ini tidak memasukkan euthanasia, melainkan justru diposisikan
sebagai alternatif agar pasien tidak sampai meminta pengakhiran hidup. Sementara itu,
Permenkes No. 290 Tahun 2008 tentang Persetujuan Tindakan Kedokteran (Informed Consent)
mengatur mengenai hak pasien untuk menyetujui atau menolak tindakan medis. Meskipun
sering dikaitkan dengan gagasan euthanasia pasif, secara hukum regulasi ini tidak dapat
ditafsirkan sebagai bentuk legalisasi euthanasia, karena penolakan terhadap tindakan medis
tidak identik dengan mempercepat kematian pasien, melainkan merupakan bentuk
penghormatan terhadap hak pasien atas otonomi tubuhnya.

Membahas mengenai euthanasia berarti juga berbicara mengenai pembunuhan, karena
antara keduanya tidak dapat dipisah-pisahkan. Euthanasia dibedakan menjadi dua macam
yaitu, euthanasia aktif dan euthanasia pasif. Euthanasia aktif adalah tindakan langsung yang
dilakukan untuk mengakhiri hidup pasien, seperti memberikan overdosis obat atau injeksi
mematikan Ini bisa dibagi menjadi aktif langsung (tindakan yang langsung menyebabkan
kematian) dan aktif tidak langsung (tindakan yang berisiko mengakibatkan kematian).
Euthanasia pasif, di sisi lain, melibatkan pemberian izin perawatan medis yang diperlukan
untuk mempertahankan hidup pasien, seperti mencabut alat bantu pernapasan atau tidak
memberikan antibiotik Ini berarti membiarkan pasien meninggal tanpa melakukan intervensi
medis yang dapat memperpanjang masa hidupnya.

Dunia kedokteran, euthanasia dikenal sebagai tindakan yang dengan sengaja tidak
melakukan sesuatu bertujuan memperpanjang hidup seseorang atau sengaja melakukan sesuatu
untuk memperpendek atau juga mengakhiri hidup seorang pasien dan ini semua dilakukan
untuk mempercepat kematiannya, sekaligus memungkinkan kematian yang baik tanpa
penderitaan yang tidak perlu.(Beernaert 2018) Etika secara Bahasa memiliki arti yang sama
dengan moralitas. Menurut Keraf moralitas berasal dari kata latin yaitu mosjamaknya adalag
mores yang artinya adat istiadat atau kebiasaan. Sedangkan, etika beasal dari kata Yunani ethos
jamaknya ta etha yang artinya juga adat istiadat atau kebiasaan.

Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif dan pendekatan hukum islam
menggunakan konsep maqasid al syariah. Metode yuridis normatrif yaitu penelitian hukum
yang mengacu pada norma-norma hukum tertulis. Sumber hukum utama adalah KUHP 2023,
dan konsep magqasid al syariah (tujuan-tujuan syariah) merupakan prinsip dasar dalam hukum
Islam yang bertujuan untuk melindungi dan memelihara kemaslahatan manusia. didukung oleh
dokumen hukum lain seperti UU Kesehatan, yurisprudensi Mahkamah Konstitusi, serta
literatur hukum dan medis.(Rahmi 2018)

Adapun literature review kajian euthanasia mengatakan bahwa dikutip dalam kitab suci
Al-Quran ada berbagai ayat yang menjelaskan bahwa keharaman tindakan yang dapat
menyebabkan hilangnya nyawa, terlebih nyawa sendiri. Surat diantaranya adalah surat Al-
Baqarah ayat 195 yang mengatakan: "Dan janganlah kamu menjatuhkan dirimu sendiri ke
dalam kebinasaan", dan surat An-Nisa ayat 29 yang mengatakan: "Dan janganlah kamu
membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu." Berdasarkan
keterangan diatas, bahwasanya bunuh diri ataupun melenyapkan nyawa sendiri itu hukumnya

147 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

2oug s *

@ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
D

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

haram sehingga ancamannya sangat besar. Namun demikian ada ayat yang masih bersifat
mujmal (perkataan atau perbuatan yang tidak jelas petunjuknya) tetapi, tidak menyebut secara
langsung bahwa ketentuan hukum dan perkara - perkara lainnya di dalam menghadapi dilema

euthganasia ini. Selanjutnya beberapa kajian, buku, dan artikel yang menjadi literature review
antara lain sebagai berikut:

1.

Artikel Dzulkifli Al-Amin yang berjudul Transformasi Medis terhadap legalitas hak waris
pemohon euthanasia pasif ; analisis maqasidiljasser audah. secara spesifik menyoroti
keterkaitan antara praktik euthanasia pasif dan implikasinya terhadap hak waris dalam
hukum Islam. Melalui pendekatan maqasid al-syari’ah menurut Jasser Audah, penulis
menegaskan pentingnya menafsirkan hukum berdasarkan illat dan konteks sosial, bukan
semata-mata teks. Artikel ini berfokus pada interpretasi hadis yang menyebut bahwa
“pembunuh tidak mendapat warisan”, yang oleh sebagian ulama ditafsirkan secara mutlak.
Namun Dzulkifli menunjukkan bahwa ketika tindakan euthanasia pasif dilakukan atas
dasar kasih sayang dan tanpa niat mempercepat kematian demi memperoleh warisan, maka
tindakan tersebut tidak secara otomatis menggugurkan hak waris. Dengan demikian,
pendekatan maqasidi dalam artikel ini tidak hanya memberi keluasan dalam memahami
teks, tetapi juga menawarkan solusi hukum Islam yang lebih berkeadilan dan
kontekstual.(Al-Amin 2024). Sementara itu, artikel Ifsya Azisa dkk. menyajikan
pendekatan yang lebih luas dan multidisipliner. Artikel ini tidak hanya membahas aspek
teologis dalam Islam, tetapi juga mengaitkan euthanasia dengan etika profesi medis dan
hukum positif di Indonesia. Penulis menguraikan perbedaan antara euthanasia aktif dan
pasif, serta menyoroti regulasi yang bersinggungan seperti KUHP Pasal 461 dan UU No.
17 Tahun 2023 tentang Kesehatan. Dalam pandangan Islam, euthanasia aktif tetap
dianggap haram karena termasuk dalam tindakan pembunuhan, sedangkan euthanasia
pasif menimbulkan perdebatan di kalangan ulama. Sebagian menganggapnya haram
karena tidak lagi berikhtiar mengobati, sementara sebagian lainnya memperbolehkan
dengan syarat tertentu. Artikel ini memperkuat pendekatan maqasid al-syari’ah secara
umum, terutama dalam perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan kemaslahatan pasien yang
sudah tidak memiliki harapan hidup. Kedua artikel tersebut sama-sama menempatkan
maqasid syariah sebagai fondasi analisis, namun memiliki titik tekan yang berbeda.
Dzulkifli lebih menekankan konsekuensi hukum waris, sedangkan Ifsya Azisa dkk. lebih
menyoroti aspek kebijakan dan etik praktis dalam layanan medis. Di sisi lain, Dzulkifli
menggunakan pendekatan hermeneutika maqasidi Jasser Audah, sementara Ifsya Azisa
dkk. mengombinasikan norma hukum, prinsip etik, dan pendekatan tekstual klasik.

Yusuf al-Qardhawi dalam karyanya Fatwa-Fatwa Kontemporer menjelaskan bahwa
tindakan euthanasia, baik aktif maupun pasif, merupakan bentuk penghilangan nyawa atas
dasar belas kasih. Meskipun dimotivasi oleh niat baik, euthanasia aktif dinilai bertentangan
dengan prinsip syariah karena melanggar hak Allah atas kehidupan manusia. Hal ini
mendasari sikap banyak ulama yang mengharamkan euthanasia secara mutlak sebagai
bentuk pembunuhan yang disengaja dan tidak dapat dibenarkan syariat.

. Zahra, Maharani, dan Azzahra (2023) dalam Jurnal Agama menekankan bahwa euthanasia

memunculkan dilema etik yang mendalam dalam profesi medis. Mereka mengangkat
argumentasi bahwa tugas seorang dokter bukan hanya memperpanjang kehidupan

148 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

biologis, tetapi juga mempertimbangkan kualitas hidup pasien. Dalam konteks ini,
euthanasia pasif dianggap sebagai pilihan etis dalam situasi terminal illness, meskipun
tetap harus berhati-hati karena menghadapi kritik normatif dari pandangan keagamaan.

4. Darnia, Fuad Farawansyaha, Dirgi Septian Darmajida , Kurniati (2024) Melalui Jurnalnya
Tinjauan Euthanasia dalam Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi. Menekankan bahwa
Manusia menunjukkan bahwa euthanasia diposisikan sebagai perbuatan yang secara tegas
dilarang baik dalam hukum positif Indonesia maupun dalam hukum Islam. Penelitian ini
menemukan bahwa hingga saat ini tidak terdapat satu pun peraturan perundang-undangan
di Indonesia yang memberikan legitimasi terhadap praktik euthanasia. Sebaliknya,
euthanasia justru dapat dikualifikasikan sebagai tindak pidana karena memenuhi unsur
perbuatan menghilangkan nyawa orang lain sebagaimana diatur dalam ketentuan Kitab
Undang-Undang Hukum Pidana. Walaupun dilakukan atas dasar belas kasihan atau
permintaan pasien, tindakan tersebut tetap dianggap sebagai kejahatan terhadap nyawa,
karena hukum pidana Indonesia menempatkan perlindungan jiwa sebagai kepentingan
hukum tertinggi. Namun Berdasarkan telaah terhadap penelitian terdahulu, belum
ditemukan kajian yang secara komprehensif menganalisis euthanasia dalam perspektif
hukum Islam, etika kedokteran, dan hukum positif Indonesia dengan fokus pada implikasi
KUHP baru serta perumusan batasan normatif euthanasia pasif berbasis maqasid al-
syari‘ah. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut.

5. Sofyan, Nawi, dan Makkuasa (2023) melalui Jurnal Lex Generalis menganalisis
euthanasia dari perspektif hukum pidana dan hak asasi manusia. Mereka menyoroti bahwa
meskipun euthanasia belum diatur secara eksplisit dalam sistem hukum Indonesia, Pasal
344 dan Pasal 461 KUHP dapat digunakan untuk menjerat praktik euthanasia aktif,
terutama jika tidak disertai permintaan yang sah dan jelas dari pasien. Ini menunjukkan
bahwa legalisasi euthanasia masih menghadapi banyaktantangan dan potensi pelanggaran
hukum.

6. Sudiro dan Cahyani (2023) dalam Puskapsi Law Review menyatakan bahwa Undang-
Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan memberikan celah dalam pengakuan
terhadap hak pasien menolak pengobatan atau memilih perawatan paliatif. Namun,
ketentuan ini tidak serta-merta menjadi dasar hukum untuk melegalkan euthanasia.
Menurut mereka, penghentian pengobatan lebih kepada penghormatan atas otonomi
pasien, bukan dalam bentuk tindakan aktif untuk mengakhiri hidup.

7. Kusumo (2023) melalui Jurnal Al Qalam menegaskan pentingnya meninjau euthanasia
dari sudut pandang maqasid al-syariah. Ia menjelaskan bahwa tujuan syariat seperti hifz
al-nafs (menjaga jiwa) dan hifz al-din (menjaga agama) menjadi pijakan kuat pelarangan
euthanasia aktif. Namun demikian, dalam kasus pasien yang telah mengalami kondisi
vegetatif total tanpa harapan pemulihan, Kusumo mengindikasikan adanya ruang bagi
ijjtihad kolektif untuk mempertimbangkan euthanasia pasif, khususnya jika pengobatan
hanya memperpanjang penderitaan tanpa manfaat.

8. Rufaida dkk. (2025) mengulas posisi resmi IDI (Ikatan Dokter Indonesia) yang
berlandaskan pada Kode Etik Kedokteran dan UU No. 29 Tahun 2004 tentang Praktik
Kedokteran. Mereka menegaskan bahwa setiap dokter terikat pada prinsip beneficence dan
non-maleficence, yang berarti mengupayakan kebaikan dan menghindari tindakan yang

149 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

membahayakan pasien. Dalam konteks ini, euthanasia aktif dianggap sebagai pelanggaran
etis dan profesional, karena bertentangan dengan sumpah dokter dan tanggung jawab
moral profesi medis.

9. Kasus Siti Julacha (2004) menjadi salah satu studi empiris yang diangkat oleh Azisa dkk.
dalam jurnal ini untuk menggambarkan kekosongan regulasi mengenai euthanasia. Dalam
kasus ini, permohonan euthanasia ditolak oleh pengadilan karena belum adanya dasar
hukum yang sah untuk mengabulkan tindakan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa secara
yuridis, Indonesia masihmenolak legalitas euthanasia, baik secara normatif maupun
prosedural. (Al-Amin 2024). Celah kebaruan (novelty) dari penelitian ini adalah: belum
adanya kajian yang secara terpadu membahas euthanasia dengan pendekatan maqasid al-
syariah sekaligus mempertimbangkan aspek etika medis dan kerangka hukum nasional
secara bersamaan. Kebanyakan studi terdahulu cenderung mengulas salah satu sisi
(hukum, agama, atau medis) saja. Oleh karena itu, artikel Ifsya Azisa dkk. ini memberikan
kontribusi orisinal dalam menjembatani ketegangan antara etika profesi, aturan hukum,
dan nilai-nilai syariah dalam isu euthanasia

HASIL DAN PEMBAHASAN

Secara etimologis, euthanasia berasal dari bahasa Yunani yaitu eu dan thanasia yang
berarti “mati yang tenang”. Dalam bahasa inggris disebut “marcy killing, a good death, atau
enjoy death” ,Sedangkan dalam bahasa Arab disebut istilah gatlu arrahmah atau taysir al-maut
(mati secara baik) (Yusuf al-Qardhawi, terj, 1995). Euthanasia didefinisikan sebagai kematian
yang lembut nyaman, dilakukan terutama dalam kasus penyakit yang penuh penderitaan dan
tak tersembuhkan. Karena itu euthanasia identic dengan kematian tanpa merasaka kesakitan.(J.
Chr Purwa Widyana Piet Go O. Carm n.d.)

Euthanasia merupakan upaya yang mana dilakukan untuk dapat membantu seseorang
dalam mempercepat kematiannya secara mudah akibat ketidak mampuan menanggung derita
yang panjang dan tidak ada lagi harapan untuk hidup atau disembuhkan.(Aseri 2002) Hal
tersebut memunculkan kontroversi yang menyangkut isu etika euthanasia (perilaku sengaja dan
sadar mengakhiri hayat seseorang yang menderita penyakit yang tak dapat disembuhkan) tidak
saja santer didiskusikan di kalangan dunia medis, akan tetapi telah merambah kemana-mana
terutama para ulama Islam.(Azizah 2021)

Euthanasia sering dipandang sebagai tindakan yang melanggar salah satu hak asasi
manusia, khususnya hak untuk hidup. Hingga saat ini, perdebatan mengenai pro dan kontra
euthanasia masih terus berlangsung. Namun, apabila ditinjau secara logis dalam konteks
perkembangan ilmu pengetahuan, euthanasia dianggap tidak menimbulkan persoalan karena
merupakan konsekuensi dari kemajuan penelitian dan pengembangan di bidang medis. Dari
perspektif kemanusiaan, euthanasia bahkan dapat dipandang sebagai tindakan yang patut
diapresiasi karena bertujuan membantu sesama manusia untuk mengakhiri penderitaan yang
dialaminya. Sebagai makhluk sosial, manusia tidak hanya memiliki kemampuan berpikir untuk
berkembang, tetapi juga memiliki rasa empati dan simpati terhadap penderitaan orang lain,
yang pada akhirnya dapat mendorong munculnya praktik euthanasia. (Darnia et al. 2024)

150 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Euthanasia adalah tindakan medis yang dilakukan dengan sengaja untuk mengakhiri
hidup seseorang demi membebaskannya dari penderitaan. Ini juga bisa diartikan sebagai
tindakan untuk mempercepat kematian atau mengakhiri hidup seseorang secara sadar tanpa
menyebabkan rasa sakit, dengan maksud meringankan penderitaannya karena rasa belas
kasihan.(Rahmawati; and Ashif Az Zafi; 2020) Euthanasia adalah sebuah 'realitas baru' yang
dimana dalam dunia kedokteran yang muncul secara bersamaan dengan cepatnya
perkembangan zaman serta perubahan struktur masyarakat.

Sebagian ilmu pengetahuan mengatakan bahwa biologi merupakan ilmu yang netral
yang dimana ilmu ini memperkaya pemahaman manusia akan adanya suatu proses yang
menciptakan penyadaran adanya sang pencipta yang maha adil sehingga manusia merasakan
adanya sebuah makna kehidupan. Akan tetapi didalam kehidupan ini selalu saja ada gap
(kesenjangan) antara apa yang sedang terjadi dan yang seharusnya terjadi. memberikan zat
obat-obatan yang bisa mempercepat kematian si pasien tersebut. Dalam KBBI, euthanasia
didefinisikan sebagai tindakan mengakhiri dengan sengaja makhluk (baik orang atau hewan
piaraan) yang sakit berat atau luka parah dengan kematian yang tenang dan mudah atas dasar
kemanusiaan. Istilah euthanasia terbentuk dari dua kata euthanatos dimana yang artinya baik
dan thanatos yang artinya mati, jadi euthanasia bisa diartikan sebagai mati dengan
tenang(Afifah;, Sunardi;, and Abid Zamzami; n.d.)

A. Landasan Hukum Positif di Indonesia Tentang Euthanasia dalam Perspektif
Magqasid al-Syari‘ah
Kerangka teori pertama bertumpu pada asas legalitas dalam hukum pidana Indonesia.
Pasal 428 dan Pasal 461 KUHP (UU No. 1 Tahun 2023) mengatur mengenai tindak pidana
“pembunuhan atas permintaan korban sendiri”, yang dalam praktik berkaitan erat dengan isu
euthanasia. Norma ini menegaskan bahwa sekalipun tindakan tersebut dilakukan atas
permintaan korban dengan kesungguhan hati, tetap dikualifikasikan sebagai tindak pidana,
dengan ancaman pidana maksimal sembilan tahun. Di sisi lain, UU No. 17 Tahun 2023 tentang
Kesehatan tidak memberikan regulasi khusus mengenai euthanasia, melainkan hanya mengatur
aspek hak pasien, kewajiban tenaga medis, dan prosedur informed consent.
1. Hukum Positif di Indonesia tentang Euthanasia
a. Pasal 428 dan Pasal 461 KUHP Undang — Undang No. 1 Tahun 2023

Mengatur tentang pembunuhan atas permintaan korban sendiri. Pasal ini menyatakan
bahwa “Setiap orang yang merampas nyawa orang lain atas permintaan orang itu sendiri yang
jelas dinyatakan dengan kesungguhan hati, dipidana dengan pidana penjara paling lama 9
(sembilan) tahun.”(Suryani and Huda 2023)

Jadi, meskipun tidak ada aturan khusus tentang euthanasia dalam KUHP, tindakan ini
dapat dikenakan pasal-pasal yang berhubungan dengan pembunuhan atau bantuan bunuh diri.
Tindakan euthanesia tidak dibenarkan dan belum mendapatkan legalitas di Pemerintahan
Indonesia, jika terdapat tindakan tersebut maka sama saja melakukan tindak pidana yang
artinya akan dikenakan sanksi yang tertulis.

Untuk mengajukan permohonan dari euthanasia ini, pasien perlu dilihat rekam jejak
penyakit yang diderita atau yang telah dialami terlebih dahulu, Ketika ada harapan hidup kecil,
maka akan dilakukan euthanasia.(Beernaert 2018) Untuk negara Indonesia ini pengaturannya

151 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

cukup tidak jelas. Padahal dengan adanya perkembangan dari teknologi kedokteran yang
memungkinkan muncul masalah di sini. Dalam KUHP tidak secara tegas mengatur masalah
dari euthanasia ini, baik euthanasia aktif maupun euthanasia pasif.

Euthanasia pada konsep Hifz al-Din euthanasia tetap dipandang bertentangan dengan nilai
dasar agama. Syariat Islam menegaskan bahwa hidup dan mati adalah hak prerogatif Allah
SWT, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Mulk [67]: 2, bahwa Allah-lah yang menciptakan
hidup dan mati untuk menguji manusia. Dengan demikian, tindakan mengakhiri hidup atas
permintaan sekalipun, tetap dipandang sebagai bentuk intervensi manusia terhadap ketentuan
Allah, yang pada hakikatnya termasuk perbuatan melawan prinsip agama. Inilah titik
perbedaan utama: Pasal 428 KUHP masih menilai permintaan korban sebagai faktor penting
yang membedakan jenis pidana, sedangkan dalam konsep Hifz al-Din, permintaan tersebut
sama sekali tidak mengubah hakikat keharaman perbuatan, karena dalam agama tidak ada
otoritas individu untuk mencabut nyawanya sendiri maupun nyawa orang lain. Pertentangan
semakin jelas apabila dilihat dari sisi tujuan hukum. KUHP mengatur pasal ini dengan dasar
pendekatan sekuler yang berfokus pada aspek pidana dan keadilan formal, yakni bahwa ada
perbedaan antara pembunuhan biasa dengan pembunuhan yang dilakukan atas permintaan
korban. Sanksi sembilan tahun dianggap sebagai kompromi antara perlindungan nyawa dan
pengakuan atas kehendak korban. Akan tetapi, Hifz al-Din menolak kompromi tersebut karena
ajaran agama tidak menilai niat korban untuk mati sebagai legitimasi tindakan. Justru kehendak
demikian dianggap sebagai kelemahan iman atau bentuk keputusasaan yang bertentangan
dengan larangan bunuh diri sebagaimana terdapat dalam QS. An-Nisa’ [4]: 29.

Bila diteliti lebih dalam euthanasia termasuk dalam perlindungan pada nyawa atau
kejahatan terhadap nyawa seseorang. Pada pasal 461 KUHP yang menyatakan bahwa barang
siapa yang menghilangkan nyawa seseorang atas permintaan sungguhsungguh dari orang itu
sendiri, maka dipidana dengan pidana penjara selama — lamanya sembilan tahun. Penjelasa dari
pasal tersebut yang dinyatakan bahwa yang diancam hukuman adalah orang yang membunuh
orang lain atas permintaan yang sungguh-sungguh dari si korban. (Suryani and Huda 2023)
Apabila si pelaku tidak dapat membuktikan bahwa pembunuhan itu atas permintaan dari si
korban yang sungguh-sungguh, maka orang itu dikenakan sebagai pembunuhan biasa (pasal
461 KUHP). Adapun unsur yang penting dari dalam pasal 461 KUHP yaitu “atas permintaan
sendiri yang dinyatakan dengan kesungguhan hati”. Dengan adanya unsur semacam ini, akan
susah untuk menemui kesulitan di dalam pembuktiannya, bila tindakan euthanasia oleh sebab
itu orang yang menyatakan dengan kesungguhan hati yang telah meninggal dunia. Tetapi
apabila pernyataan permintaan untuk mati tersebut dilakukan oleh keluarga, maka dalam hal
ini tidak dapat diterapkan pasal 461 KUHP, karena unsurnya menghendaki untuk dinyatakan
sendiri, sedangkan bukan orang lain atau bukan keluarga. Maka dari keadaan-keadaan
demikian, pengenaan pasal 344 KUHP terhadap Tindakan euthanasia sulit untuk dilakukan.
Mengingat keadaan secara demikian, maka perlu adanya sedikit perubahan atau pembaharuan
terhadap pasal 461 KUHP. Pasal ini merupakan versi revisi dari Pasal 344 KUHP lama.
Meskipun terdapat pelonggaran sanksi (dari 12 tahun menjadi 9 tahun), euthanasia aktif masih
termasuk tindak pidana pembunuhan.(Kusuma et al. 2024). Pada pasal 461 yang menyatakan
bahwa “setiap orang yang merampas nyawa orang lain atas permintaan orang itu sendiri yang
jelas dinyatakan dengan kesungguhan hati, maka pidana yang didapatkan yaitu paling lama 9

152 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

tahun“. Di dalam penjelasan dari pasal tersebut yang menyatakan bahwa ketentuan ini
mengatur tindak pidana yang dikenal sebagai euthanasia aktif, akan tetapi, meskipun euthanasi
aktif dilakukan atas permintaan orang yang bersangkutan yang dinyatakan dengan
kesungguhan hati, maka perbuatan tersebut tetap diancam pidana. Hal ini didasarkan dari suatu
pertimbangan karena perbuatan tersebut dinilai dan bertentangan dengan moral
agama.(Safrima et al. 2024)

Disamping itu juga untuk mencegah kemungkinan yang tidak dikehendaki, misal, oleh
pelaku Tindak Pidana justru diciptakan untuk suatu keadaan yang sedemikian rupa sehingga
timbul permintaan untuk merampas nyawa dari yang bersangkutan. Ancaman dari pidana ini
tidak ditujukan terhadap kehidupan seseorang, namun ditujukan terhadap penghormatan
kehidupan manusia pada umumnya, meskipun di dalam kondisi orang tersebut sangat
menderita, baik jasmani maupun rohaninya. Hingga saat ini Draf KUHP yang terakhir sudah
disetujui namun belum diberlakukan, karena Undang — Undangnya belum ada.(Atriani and
Yulianto 2023) Dengan melihat kondisi seperti ini, maka bagaimana seandainya jika euthanasia
pasifterjadi di Indonesia karena kemajuan di bidang kedokteran, maka hukum positifkita tidak
dapat mengatasi hal ini, yang di mana artinya selama kita masih menggunakan KUHP lama,
maka melakukan euthanasia baik yang aktif maupun yang pasif tetap tidak diperbolehkan.
Namun untuk draf yang terakhir yang dilarang adalah melakukan euthanasia yang bersifat aktif,
untuk euthanasia yang bersifat pasif'itu tidak diatur, karena itu merupakan perbuatan yang tidak
masuk tindak pidana.(Kusumo, Bambang Ali 1907)

b. Undang — Undang No.17 tahun 2023

Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur
mengenai euthanasia. Namun, terdapat beberapa ketentuan yang relevan dalam konteks hak
pasien dan pelayanan kesehatan yang dapat dikaitkan dengan praktik tersebut. (Dwita and
Zamroni 2021)

Hak pasien untuk menolak pengobatan UU ini mengakui hak pasien untuk memberikan
persetujuan atau menolak tindakan medis tertentu. (Winanda and Putri 2023) Meskipun
demikian, hak ini tidak secara langsung melegalkan euthanasia, tetapi lebih kepada
penghormatan terhadap otonomi pasien dalam memilih atau menolak intervensi medis.

Penyelenggaraan upaya kesehatan paliatif. Paliatif yang dimaksud adalah perawatan yang
berfokus pada pengurangan gejala dan penderitaan, serta peningkatan kualitas hidup pasien
yang menderita penyakit serius atau tidak dapat disembuhkan, serta memberikan dukungan
kepada keluarga. UU ini mengatur tentang upaya kesehatan paliatif yang bertujuan untuk
meningkatkan kualitas hidup pasien dengan penyakit yang tidak dapat disembuhkan.
Pelayanan paliatif ini termasuk pengendalian nyeri dan dukungan psikososial, namun tidak
mencakup tindakan untuk mempercepat kematian pasien.

Tanggung jawab tenaga medis tenaga medis memiliki kewajiban untuk memberikan
pelayanan kesehatan sesuai dengan standar profesi dan etika kedokteran. Melakukan tindakan
yang bertujuan untuk mengakhiri hidup pasien dapat dianggap melanggar kode etik profesi dan
peraturan perundang-undangan yang berlaku.

Meskipun UU No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan memberikan ruang bagi pasien untuk
menolak pengobatan dan mengatur pelayanan paliatif, undang-undang ini tidak mengatur atau
melegalkan praktik euthanasia. Praktik euthanasia aktif tetap dianggap sebagai tindak pidana

153 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

berdasarkan KUHP, dan tidak ada ketentuan dalam UU Kesehatan yang mengubah status
hukum tersebut.

2. Konsep Magqasid al-Syari‘ah

Euthanasia di Indonesia dapat dilihat dari ketentuan dalam Kitab Undang-Undang
Hukum Pidana terbaru dan Undang-Undang Kesehatan, lalu dibandingkan dengan prinsip-
prinsip maqasid al-syari‘ah, khususnya Hifz al-Din, Hifz al-Nafs, dan Hifz al-Mal. Pasal 428
KUHP Undang-Undang No. 1 Tahun 2023, yang kemudian ditegaskan kembali dalam Pasal
461, mengatur bahwa setiap orang yang menghilangkan nyawa orang lain atas permintaan
sungguh-sungguh dari orang tersebut tetap dapat dipidana dengan pidana penjara paling lama
sembilan tahun. Ketentuan ini menunjukkan bahwa euthanasia tetap dilarang dalam sistem
hukum Indonesia, meskipun perbuatannya dibedakan dari pembunuhan biasa karena adanya
unsur permintaan korban yang secara sadar dan serius dinyatakan. Sementara itu, Undang-
Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur mengenai
euthanasia, melainkan lebih menekankan pada hak pasien untuk menerima atau menolak
tindakan medis serta penyelenggaraan pelayanan paliatif yang bertujuan untuk meningkatkan
kualitas hidup pasien tanpa bermaksud mempercepat kematian.

a. Hifz al-Din

1) UU Kesehatan 2023 Menekankan penghormatan terhadap hak pasien, paliatif, dan etika
medis, tetapi tidak mengatur euthanasia aktif. Landasan larangan euthanasia lebih pada
kode etik dan norma hukum, bukan pertimbangan agama

2) Magqasid al-syari‘ah kehidupan manusia adalah amanah Allah, dan mengakhiri hidup
secara sengaja bertentangan dengan prinsip agama. Menolak pengobatan boleh, tetapi
mempercepat kematian secara sengaja tetap dilarang.

Perbedaan: UU Kesehatan menekankan otonomi pasien dan standar profesi, sementara
hifz al-din meletakkan larangan euthanasia pada hak Allah atas kehidupan.

b. Hifz al-Nafs (Menjaga Jiwa)

1) UU Kesehatan 2023 justru memberikan ruang untuk upaya paliatif, yakni menjaga kualitas
hidup pasien sakit kronis tanpa mempercepat kematian. Pasien memang punya hak
menolak pengobatan, tetapi itu tidak berarti membolehkan penghilangan nyawa.

2) Magqasid al-syari‘ah Prinsip utama adalah melindungi nyawa apapun kondisinya, bahkan

jika pasien menderita. Dengan demikian, euthanasia aktif jelas bertentangan. Sedangkan
pelayanan paliatif masih sejalan karena bertujuan mempertahankan kualitas hidup, bukan
mengakhiri hidup.
Perbedaan yang tampak UU Kesehatan masih membuka ruang interpretasi luas soal “hak
pasien menolak pengobatan” yang bisa dipahami sebagai pasif menuju kematian,
sedangkan dalam hifz al-nafs, hak hidup mutlak dilindungi sehingga menolak pengobatan
tetap harus dipahami tidak boleh diarahkan pada mempercepat kematian.

¢. Hifz al-Mal (Menjaga Harta)

UU Kesehatan 2023 Tidak menyinggung langsung aspek ekonomi dalam konteks
euthanasia, tetapi aturan pelayanan kesehatan berimplikasi pada penggunaan sumber daya
medis. Jika pasien menolak pengobatan, bisa mengurangi biaya, namun bukan dasar legal
untuk mengakhiri hidup.

154 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Magasid al-syari‘ah Melindungi harta berarti mencegah penyalahgunaan kondisi pasien
untuk kepentingan finansial keluarga/ahli waris (misalnya pasien “didukung” untuk segera
mati agar harta warisan segera berpindah).

Perbedaan yang tampak UU Kesehatan lebih fokus pada etika medis dan hak pasien,
tidak menyoroti potensi penyalahgunaan ekonomi yang mungkin timbul dari praktik
euthanasia. Dalam maqasid, hifz al-mal menegaskan perlindungan agar harta dan hak
ekonomi korban tidak dijadikan alasan tersembunyi untuk mempercepat kematian.

3. Kolaborasi Hukum Positif dan Maqasid al-Syari‘ah

Euthanasia di Indonesia dapat dilihat dari ketentuan dalam Kitab Undang Undang Hukum
Pidana terbaru dan Undang-Undang Kesehatan, lalu dibandingkan dengan prinsip-prinsip
maqasid al-syari‘ah, khususnya Hifz al-Din, Hifz al-Nafs, dan Hifz al-Mal. Pasal 428 KUHP
Undang-Undang No. 1 Tahun 2023, yang kemudian ditegaskan kembali dalam Pasal 461,
mengatur bahwa setiap orang yang menghilangkan nyawa orang lain atas permintaan sungguh-
sungguh dari orang tersebut tetap dapat dipidana dengan pidana penjara paling lama sembilan
tahun. Ketentuan ini menunjukkan bahwa euthanasia tetap dilarang dalam sistem hukum
Indonesia, meskipun perbuatannya dibedakan dari pembunuhan biasa karena adanya unsur
permintaan korban yang secara sadar dan serius dinyatakan. Sementara itu, Undang-Undang
No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur mengenai euthanasia,
melainkan lebih menekankan pada hak pasien untuk menerima atau menolak tindakan medis
serta penyelenggaraan pelayanan paliatif yang bertujuan untuk meningkatkan kualitas hidup
pasien tanpa bermaksud mempercepat kematian.

Jika dikaitkan dengan maqasid al-syari‘ah, maka terlihat perbedaan orientasi antara hukum
positif Indonesia dan prinsip hukum Islam. Dalam konsep Hifz al-Din, euthanasia bertentangan
dengan ajaran agama karena hidup dan mati merupakan hak mutlak Allah, sehingga tidak ada
legitimasi bagi manusia untuk mengakhirinya meskipun atas permintaan korban. Konsep Hifz
al-Nafs juga menegaskan bahwa menjaga kehidupan manusia adalah tujuan utama syariat,
sehingga setiap tindakan yang secara sengaja menghilangkan nyawa, baik dengan maupun
tanpa permintaan korban, tetap dipandang sebagai pelanggaran. Sementara itu, jika ditinjau
dari perspektif Hifz al-Mal, euthanasia dapat berimplikasi pada masalah pengelolaan harta dan
warisan, sebab pengakhiran hidup seseorang secara sengaja berpotensi memicu
penyalahgunaan harta peninggalan, sengketa keluarga, atau tindakan yang merugikan
kepentingan ekonomi ahli waris.

B. Etika Medis dalam Kasus Euthanasia

Euthanasia, menurut Euthanasia Study Group dari KNMG Holland (Ikatan Dokter
Belanda), didefinisikan sebagai Tindakan yang disengaja untuk melakukan sesuatu yang dapat
memperpanjang hidup pasien atau secara aktif melakukan Tindakan untuk mengakhiri hidup
pasien. Semua Tindakan ini dilakukan dengan kepentingan pasien itu sendiri. Dengan kata lain
euthanasia mencakup baik pengabaian perawatan maupun Tindakan aktif untuk menghentikan
penderitaan pasien yang tidak dapat disembuhkan.(Board 1991) Posisi Dokter dalam kasus
tersebut menjadi sangat

155 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

dilematis, karena yang berada di hadapannya terdapat pasien yang menderita sakit terus
menerus, dan mendapat suatu penyakit yang tidak dapat disembuhkan. Disini dokter akan
berpikiran, apakah dia akan merawat pasiennya tersebut semampunya, yang diketahui olehnya
bahwa pasien akan tersiksa oleh penyakit yang dideritanya tersebut ataukah dengan segala
pertimbangan yang mendalam, dokter akan mempercepat kematian dari pasiennya tersebut
agar pasien terbebas dari sakit yang sangat amat dari penyakitnya tersebut.(Isnawan 2016)

Sejab abad ke-19, istilah euthanasia telah digunakan untuk merujuk pada Upaya
menghindari rasa sakit dan memberikan peringanan secara umum bagi individu yang
menghadapi kematian dengan bantuan dokter. Penggunaan istilah euthanasia ini mencakup tiga
ketegori,(Gracia, Ramadhan, and Matheus 2022) yaitu Pemakaian secara sempit. Dalam
konteks yang lebih sempit, euthanasia merujuk pada Tindakan untuk menghindari rasa sakit
yang dialami pasien yang menghadapi kematian. Euthanasia diartikan sebagai perawatan medis
yang bertujuan mengurangi penderitaan yang dapat dicegah, asalkan tidak bertentangan dengan
hukum, etika, atau adat yang berlaku.

1. Pemakaian secara lebih luas. Dalam pengertian yang lebih luas, istilah euthanasia
mencakup perawatan yang mengurangi rasa sakit meskipun ada risiko memperpendek usia
pasien.

2. Pemakaian paling luas. Dalam pemakaian yang lebih luas, euthanasia berarti Tindakan
yang secara aktif memendekkan hidup pasien, yang mana ini tidak dianggap sebagai efek
samping, melainkan sebagai Upaya untuk meringankan penderitaan pasien.

Veronica Kamalawati menjelaskan bahwa euthanasia dibedakan menjadi dua jenis,
yaitu:

1. Euthansia aktif, adalah Tindakan yang dilakukan secara sengaja oleh dokter untuk
mengakhiri hidup pasien, seperti memberikan zat berbahaya atau injeksi kematian.
Akibatnya, euthanasia dibagi menjadi dua golongan, yaitu euthanasia aktif langsung,
merupakan Tindakan medis secara langsung seperti memberikan tablet sianida atau injeksi
zat kematian, dan euthanasia aktif tidak langsung, yaitu Tindakan medis secara tidak
langsung mengakhiri hidup pasien tetapi tetap diketahui memiliki risiko yang
menyebabkan kematian.(Flora 2022)

2. Eutahanasia pasif, terjadi ketika dokter secara sengaja tidak memberikan bantuan medis
yang dapat memperpanjang hidup pasien, misalnya todak memberikan oksigen atau
mencabut alat bantu hidup, tidak memberikan antibiotika kepada penderita pneumonia
berat, menghentikan Tindakan operasi yang seharusnya dilakukan untuk memperpanjang
hidup pasien, atau memberikan obat penghilang rasa sakit seperti morfin yang disadari
akan mengakibatkan kematian.(Murjani 2021)

IDI (Ikatan Dokter Indonesia) sebagai organisasi profesi dokter di Indonesia berperan
penting dalam menjaga standar moral, etika, dan disiplin dokter melalui pedoman-pedoman
resmi seperti Kode Etik Kedokteran Indonesia (KEKI) dan penerapan Undang-Undang Nomor
29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran termasuk kewenangan organisasi profesi seperti
IDI dalam menjaga etika, standar kompetensi, dan disiplin dokter.(Rufaida, Yusuf, and Karno
2025) Undang-undang ini menjadi landasan hukum utama bagi dokter dalam menjalankan
profesinya, mulai dari kewajiban, hak, standar pelayanan medis, hingga sanksi atas
pelanggaran. Dalam konteks ini, IDI memandang bahwa praktik kedokteran harus dilakukan

156 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

secara profesional, bertanggung jawab, dan sesuai dengan norma hukum serta kemanusiaan
yang berlaku.

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang medis memungkinkan kehidupan
pasien untuk diperpanjang, yang sering kali menimbulkan dilema bagi dokter mengenai apakah
harus memberikan bantuan atau penghentian tersebut. Tugas dokter adalah menyelamatkan
pasien, namun dalam situasi tertentu, melanjutkan perawatan dapat meningkatkan penderitaan
jiwa pasien. Penghentian perawatan dalam konteks ini dapat dianggap sebagai bentuk
euthanasia.

Berdasarkan cara terjadinya, ilmu pengetahuan membedakan kematian menjadi tiga
jenis: a) Orthothanasia, kematian yang terjadi karena proses alamiah. b) Dysthanasia, kematian
yang terjadi secara tidak wajar. ¢) Euthanasia, kematian yang terjadi dengan atau tanpa
pertolongan dokter.(Zahra, Maharani, and Azzahra 2023)

R. Soeprono, dalam panel diskusi mengenai euthanasia, menjelaskan bahwa setiap
tindakan dokter terhadap pasien bertujuan untuk memelihara Kesehatan dan kebahagiaan
mereka. Oleh karena itu, dokter harus berusaha untuk mempertahankan dan menjaga kehidupan
manusia (Majalah Panji Masyarakat, No. 318, 20 Maret 1981, h.40). Perlu diingat bahwa
meringankan penderitaan juga merupakan kewajiab seorang dokter. Oleh karena itu, beberapa
ahli menerima satu jenis euthanasia, sedangkan yang lain menerima kedua-duanya dengan
pertimbangan tertentu.

Salah satu peristiwa Euthanasia yang pernah terjadi di Indonesia yaitu kasus Siti Julacha
menjalani operasi di RSUD Pasar Rebo pada bulan Oktober 2004 dengan diagnosa hamil diluar
kandungan, namun setelah di operasi ternyata ada cairan di sekitar rahim. Setelah diangkat,
operasi tersebut mengakibatkan Siti Julacha mengalami koma dengan tingkat kesadaran
dibawah level. Tidak seorangpun dari dokter dan manajemen Rumah Sakit Umum Daerah
Pasar Rebo yang peduli dan bertanggung jawab menangani kasus tersebut. Dan mereka
menganggap sudah selesai dengan prosedur, padahal salah atau tidak, sesuai dengan prosedur
atau tidak, Siti Julacha sudah menderita. Nilai kemanusiaan seharusnya yang diutamakan.

Pada bulan Februari 2005 keluarga Siti Julacha, resmi mengajukan permohonan
penetapan Euthanasia kepada Pengadilan Negeri Jakarta Pusat di jalan Gajah Mada, Jakarta
Pusat. Suami Siti Julacha, Rudi Hartono menyampaikan surat permohonan Euthanasia tersebut
dan diterima oleh I Made Karna, S.H. Dalam kesempatan itu, ia didampingi sejumlah kuasa
hukum dari Lembaga Bantuan Hukum Kesehatan (LBHK) diantaranya Pundrat Adriansyah,
S.H.

Pengambilan keputusan FEuthanasia ini merupakan keputusan seluruh keluarga
besarnya. Keputusan itu semakin kuat setelah dia mendengar pernyataan seorang dokter RSCM
yang menyatakan istrinya mengalami keadaan vegetative state dan menurut dokter, sudah tipis
kemungkinan sembuh bagi Siti Julacha. Pengajuan Euthanasia yang dilakukan oleh suami Siti
Julacha, Rudi Hartono didasari atas ketidakmampuan medis untuk mengatasi dampak
malpraktik akibat operasi terhadap istrinya di RSUD Pasar Rebo, Jakarta Timur. Rudi
menjelaskan sesuai dengan diagnosa dokter bahwa istrinya, Siti Julaecha kini sudah pada taraf
kelumpuhan atau vegetative stage, namun pthak RSCM Jakarta Pusat justru memindahkan Siti
Julaeha ke bangsal kelas III. Oleh sebab itu, suami Siti Julacha dan keluarga meminta kepada
negara lewat Pengadilan Negeri Jakarta Pusat agar Siti Julacha bisa disuntik mati secepatnya.

157 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer = N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Pengajuan Euthanasia, bahwa Rudi mengaku, pihak keluarganya telah menghabiskan
banyak uang untuk biaya perawatan istrinya tersebut. Setiap hari dibutuhkan sekitar Rp. 1,2
juta sampai Rp. 2,5 juta untuk membiayai obat-obatan. Permohonan Euthanasia ini dilakukan
bukan saja atas dasar keberatan terhadap biaya pengobatan istrinya tersebut. Tetapi keputusan
ini benar-benar jalan yang terbaik untuk semua.

Permohonan Euthanasia yang diajukan ke Pengadilan Negeri oleh keluarga besar dari
Siti Juleha ini akhirnya belum bisa dikabulkan oleh Pengadilan Negeri Jakarta Pusat dengan
alasan lembaga Pengadilan menjelaskan bahwa lembaga pengadilan tidak dapat begitu saja
mengeluarkan penetapan tanpa melakukan pemeriksaan terhadap suatu perkara yang diajukan
oleh pencari keadilan (pemohon) dengan segala alat bukti yang sudah disiapkan sebagai
pendukung dalil-dalil permohonannya sesuai hukum yang berlaku.

Meskipun belum dipastikan apakah praktik euthanasia benar-benar terjadi di Indonesia,
isu ini penting untuk dikaji demi menemukan solusinya. Sebagai negara yang menjunjung
tinggi hukum, tentu terdapat konsekuensi tanggung jawab atas setiap tindakan yang dilakukan
oleh warga negara berdasarkan profesinya. Menurut kamus hukum, tanggung jawab diartikan
sebagai kewajiban untuk menanggung segala akibat dari suatu tindakan, jika terjadi sesuatu,
dapat dituntut. Berdasarkan Black Law Dictionary, istilah liability dapat diartikan sebagai suatu
keadaan dimana seorang terikat secara hukum atau keadilan untuk melaksanakan sesuatu yang
dapat dipaksakan oleh suatu tindakan.

Etika kedokteran dalam konteks euthanasia menegaskan bahwa peran utama seorang
dokter adalah mempertahankan kehidupan dan meredakan penderitaan pasien, bukan
mengambil nyawanya. Dalam pandangan etika medis, euthanasia aktif, yakni tindakan dokter
yang secara langsung menyebabkan kematian pasien—dipandang bertentangan dengan prinsip
non-maleficence (menghindari tindakan yang membahayakan) serta beneficence (memberikan
manfaat bagi pasien). Sementara itu, euthanasia pasif, seperti penghentian dukungan hidup—
masth menjadi topik yang kontroversial, karena dinilai sebagai bentuk membiarkan proses
kematian alami berlangsung.(Kusumo, Bambang Ali 1907) Namun, tindakan ini harus
dilakukan secara hati-hati, dengan landasan pertimbangan medis dan hukum yang jelas.

KESIMPULAN

Euthanasia merupakan isu yang sangat kompleks dan kontroversial, khususnya dalam
perspektif hukum Islam yang sangat menjunjung tinggi nilai-nilai kehidupan dan takdir Allah.
Dalam kajian ini, beberapa poin utama dapat diambil sebagai kesimpulan:

Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa euthanasia merupakan perbuatan
yang tidak dibenarkan baik dalam perspektif hukum Islam maupun hukum positif Indonesia.
Dalam hukum Islam, kehidupan dipandang sebagai amanah dari Allah SWT, sehingga manusia
tidak memiliki kewenangan untuk mengakhiri hidup, termasuk dengan alasan belas kasihan
atau permintaan pasien. Euthanasia aktif secara tegas bertentangan dengan prinsip maqasid al-
syari‘ah, khususnya perlindungan jiwa (hifz al-nafs), dan dikualifikasikan sebagai perbuatan
terlarang.

Dalam hukum positif Indonesia, euthanasia belum memperoleh legitimasi hukum dan
tetap dikategorikan sebagai tindak pidana sebagaimana diatur dalam Kitab Undang-Undang

158 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer =N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Hukum Pidana. Ketentuan mengenai informed consent dan pelayanan kesehatan tidak dapat
dimaknai sebagai legalisasi euthanasia, melainkan sebagai bentuk penghormatan terhadap hak
pasien tanpa menghilangkan kewajiban negara dan tenaga medis untuk melindungi kehidupan.
Dari perspektif etika medis, keterlibatan dokter dalam tindakan euthanasia aktif bertentangan
dengan prinsip profesionalisme dan kode etik kedokteran. Oleh karena itu, pendekatan paliatif
menjadi alternatif yang paling relevan dalam memberikan perlindungan terhadap martabat dan
kemanusiaan pasien tanpa melanggar ketentuan hukum dan agama.

DAFTAR PUSTAKA

Afifah;, Ririn Nur, Sunardi;, and Abid Zamzami; n.d. “Kematian Yang Diinginkan
(Euthanasia) Berdasarkan Hukum Pidana Indonesia.” (193):6927—41.

Al-Amin, Dzulkifli. 2024. “Waris Pemohon Eutanasia Pasif’; Analisis.” Bilancia 18(2):222.

Aseri, Akh Fauzi. 2002. EUTHANASIA Suatu Tinjauan Dari Segi Kedokteran, Hukum Pidana,
Dan Hukum Islam, Dalam Chuzaimah T. edited by 4. Jakarta: Pustaka Firdaus.

Atriani, Dewi, and Ade Yusuf Yulianto. 2023. “Kekuatan Hukum Informed Consent Dalam
Praktek Euthanasia Di Indonesia.” Risalah Hukum 20(2):101-11.

Azizah, Noer. 2021. “Hukum Euthanasia Menurut Hukum Islam Dan Hukum Indonesia.” 1.

Beernaert, Kim. 2018. Information Needs about Palliative Care and Euthanasia: A Survey of
Patients in Different Phases of Their Cancer Trajectory. lst ed. Inggris: Patient
Education and Counseling.

Board, Knmg Federation. 1991. “Fred Ameln, Kapita Selekta Hukum Kedokteran (Jakarta:
Grafikatama Jaya, 1991) h.132).” (November):132.

Butar-butar, Grecetinovitria, Institut Agama, and Kristen Negeritarutung. 2019.
“KEHIDUPAN SETELAH KEMATIAN DALAM PERJANJIAN LAMA DAN.”
3(1):584-92.

Darnia, Darnia, Fuad Farawansyah, Dirgi Septian Darmajid, and Kurniati Kurniati. 2024.
“Tinjauan Euthanasia Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hak Asasi Manusia.” Ethics
and Law Journal: Business and Notary 2(3):29-34. doi: 10.61292/eljbn.211.

Dwita, Anindya, and Mohammad Zamroni. 2021. “Jurnal Hukum Dan Etika Kesehatan.”
Jurnal Hukum Dan Etika Kesehatan 1(September):46—64.

Flora, Henny Saida. 2022. “Jurnal Hukum Kesehatan Indonesia.” Jurnal Hukum Kesehatan
Indonesia 01(01):1-10.

Gracia, Gracia, Dylan Aldianza Ramadhan, and Juan Matheus. 2022. “Implementasi Konsep

159 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer =N
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Euthanasia: Supremasi Hak Asasi Manusia Dan Progresivitas Hukum Di Indonesia.”
lkatan Penulis Mahasiswa Hukum Indonesia Law Journal 2(1):1-24. doi:
10.15294/ipmhi.v2i1.53730.

Isnawan, Fuadi. 2016. “Kajian Filosofis Pro Dan Kontra Dilarangnya Euthanasia.” Mahkamah
2(1).

J. Chr Purwa Widyana Piet Go O. Carm. n.d. “Euthanasia” Beberapa Soal Moral
Berhubungan Dengan Quintum, Euthanasia Beberapa Soal Etis Akhir Hidup Menurut
Gereja Katolik. 2nd ed. edited by Antropologi Teologis. Malang: Analekta Keuskupan
Malang.

Kusuma, Adinda Nadia, Wulan Abidatul Khoiroh, Fakultas Syariah, Hukum Pidana Islam, U.
I. N. Sunan, and Ampel Surabaya. 2024. “Euthanasia Dalam Tinjauan Hukum Pidana
Perspektif KUHP Lama Dan KUHP Baru ( Undang - Undang Nomor 1 Tahun 2023 )
Menderita Sakit Parah Atau Dalam Kondisi Yang Sangat Berat . 2 Black * s Law
Dictionary Memberikan Dengan Pidana Penjara Paling Lama Dua Belas.” 2(4):453—
62.

Kusumo, Bambang Ali, Ellectrananda Anugerah Ash-shidiqqi. 1907. “EUTHANASIA
DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN HUKUM YANG BERLAKU DI
INDONESIA.” Al Qalam: Jurnal Illmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan
17(3):1908-15.

Mahfudz, Shaifurrokhman. 2021. “Euthanasia Dalam Pandangan Hukum Islam Dan Bioetika.”
At Tahkim 4(1):1-25.

Murjani. 2021. “Hakikat Dan Sistem Nilai Dalam Konteks Teknologi Pendidikan.” Adiba:
Journal of Education 1(1):107-19.

Qurthubi, Imam Al. 2016. Enseklopedi Kematian Mengingat Kematian Dan Hari Akhir.
Jakarta: Cendikia.

Rahmawati;, Zilfania, and Ashif Az Zafi; 2020. “EUTHANASIA DALAM PANDANGAN
MORAL, KODE ETIK KEDOKTERAN DAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM.”
ALHURRIYAH : Jurnal Hukum Islam 06(02):182-95.

Rahmi, Nispan. 2018. “Maqasid Al Syari’ah: Melacak Gagasan Awal.” Syariah Jurnal Hukum
Dan Pemikiran 17(2):160. doi: 10.18592/sy.v17i2.1970.

Rufaida, Aghis, Hudi Yusuf, and Universitas Bung Karno. 2025. “INDONESIA THE ROLE
OF IDI IN SUPERVISING THE ETHICS OF THE MEDICAL.” 391-98.

Safrima, Intana Aji, Asiya Chaniatuttazkiya, Sza Sza, Al Zahwa, Noor Sandaga, Alamat JI,
Veteran Sungai, Bilu No, Kec Banjarmasin Tengah, and Kota Banjarmasin. 2024.
“Euthanasia Dipandang Berdasarkan Perspektif Hukum Islam Dan Kode Etik

160 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

‘ INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer \
= Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) A

2oug s *

Kedokteran Indonesia ( KODEKI ) Universitas Lambung Mangkurat , Indonesia.” (4).

Suryani, Nilma, and Habibiellah Huda. 2023. “Pertanggungjawaban Pidana Terhadap Keluarga
Yang Meminta Untuk Dilakukan Euthanasia Ditinjau Dalam Perspektif KUHP
Indonesia Dan Relevansinya Terhadap Hak Asasi Manusia Nilma.” Unes Law Review
6(1):2536.

Ummah, Masfi Sya’fiatul. 2019. “No @AY A .0 & L7ZEE R 12817 5
i BEE SR AR (2 B 3 2 343 WU 3& 57 # Title.” Sustainability (Switzerland) 11(1):1-
14.

Winanda, Jesica, and Leksono Putri. 2023. “Ham Dan Legalisasi Euthanasia Dalam Perspektif
Hukum Indonesia Dan Belgia.” Jurnal Kertha Negara 11(6):587-601.

Zahra, Ira, Sendya Maharani, and Yurna Muthiya Azzahra. 2023. “Hukum Etik Kedokteran
Dan Perspektif Agama Islam Terhadap Tindakan Medis Euthanasia.” Jurnal Religion:
Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1(5):1139—49.

161 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer


https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

