
INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

145 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Eutanasia dalam Konsep Maqasid Al-Syariah: Dilema Etika Medis dan 

Legalitas Hukum 

 

Ifsya Azisa1, Aslinda2, Suryaningrum Trijayanti3, Kurniati4 

1,2,3,4 Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: ifsyaazisa@gmail.com, harmanaslinda3@gmail.com, suryaningrum1405@gmail.com, 

kurniati@uin-alauddin.ac.id  
  

Article Info  ABSTRACT  

Article history: 

Received December 02, 2025 

Revised December 11, 2025 

Accepted December 23, 2025 

 

 
Euthanasia, or "mercy killing," is a controversial practice within the 

fields of medicine, law, and religion—particularly in Muslim-majority 

societies. In Islamic law, life is considered a divine trust that must be 

preserved, making any act of actively ending life contradictory to 

sharia principles. This journal analyzes the legal status of euthanasia 

through a normative juridical approach and the framework of Maqasid 

al-Shariah, which emphasizes the protection of life as a core objective 

of Islamic law. The study examines Indonesia's Criminal Code 

(KUHP) of 2023 and Health Law No. 17 of 2023, revealing that active 

euthanasia remains a criminal offense, while passive euthanasia raises 

ongoing ethical and legal debates. The paper also discusses the moral 

dilemmas faced by Muslim medical practitioners when dealing with 

euthanasia requests. By exploring key Maqasid al-Shariah principles 

such as Hifz al-Nafs (preservation of life), the article underscores the 

importance of caution in making end-of-life medical decision.  

  

Keywords: 

Euthanasia, Islamic Law, 

Maqasid al-Shariah, KUHP 

2023, Medical Ethics, Health 

Law 2023 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

Article Info  ABSTRAK 

Article history: 

Received December 02, 2025 

Revised December 11, 2025 

Accepted December 23, 2025 

 

 
Euthanasia atau “mercy killing” adalah praktik kontroversial dalam 

dunia medis, hukum, dan agama, khususnya dalam konteks masyarakat 

muslim. Dalam hukum Islam, kehidupan adalah amanah dari Allah 

yang harus dijaga, sehingga segala bentuk intervensi untuk mengakhiri 

hidup, terutama secara aktif, dinilai bertentangan dengan prinsip-

prinsip syariah. Jurnal ini mengkaji legalitas tindakan euthanasia 

melalui pendekatan yuridis normatif dan konsep Maqasid al-Syariah 

yang menekankan perlindungan jiwa sebagai tujuan utama hukum 

Islam. Analisis terhadap KUHP 2023 dan UU Kesehatan No. 17 Tahun 

2023 menunjukkan bahwa euthanasia aktif tetap dilarang secara 

hukum positif Indonesia, sementara euthanasia pasif masih 

menimbulkan perdebatan etis dan hukum. Penelitian ini juga 

membahas dilema yang dihadapi praktisi medis muslim dalam 

menghadapi permintaan euthanasia dari pasien atau keluarga. Dengan 

menelaah prinsip-prinsip Maqasid al-Shariah seperti Hifz al-Nafs 

(menjaga jiwa), artikel ini menekankan pentingnya kehati-hatian 

dalam mengambil keputusan medis yang berkaitan dengan akhir hayat. 

   

Kata Kunci: 

Euthanasia, Hukum Islam, 

Maqasid al-Shariah, KUHP 

2023, Etika Medis, UU 

Kesehatan 2023 

This is an open access article under the CC BY-SA license. 

 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:ifsyaazisa@gmail.com
mailto:harmanaslinda3@gmail.com
mailto:suryaningrum1405@gmail.com
mailto:kurniati@uin-alauddin.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

146 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Corresponding Author: 

Ifsya Azisa 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Email: ifsyaazisa@gmail.com 

 

PENDAHULUAN 

Manusia merupakan salah satu ciptaan tuhan yang diberikan kesempurnaan melalui 

akal, pikiran dan rasa. Tuhan memberikan batasan usia kepada setiap manusia yang biasa 

disebut dengan kematian.(Butar-butar, Agama, and Negeritarutung 2019) Kematian pada 

umumnya sering diartikan sebagai akhir dari kehidupan manusia di dunia. Kematian 

merupakan suatu peristiwa yang tidak dapat ditunda yang terjadi secara alamiah. Banyak orang 

yang menganggap kematian itu sebagai sesuatu yang menakutkan meskipun setiap individu 

pasti akan mengalaminya. Kematian merupakan suatu kejadian yang tak dapat dihindari namun 

banyak orang tidak menginginkan kematian itu datang terlalu cepat. Mayoritas orang berharap 

kematian ini tidak terjadi secara mendadak. Orang tidak hanya takut menghadapi kematian itu 

sendiri, tetapi juga lebih cemas menghadapi kondisi setelah kematian terjadi.(Qurthubi 2016)   

Nyatanya banyak juga orang yang telah berputus asa menghadapi hidup karena 

penyakit yang telah lama di deritanya dan sangat menyiksa. Rata-rata dari orang ini ingin tidak 

hanya ingin segera menghadapi yang namanya kematian begitu saja tetapi menjadikan 

kematian itu sebagai hal yang di impikan.  

Manusia melakukan berbagai upaya untuk mencegah atau memperlambat datangnya 

kematian dengan berbagai cara, salah satunya pada perkembangan zaman, para ilmuan 

berlomba – lomba menciptakan sains dan tekhnologi sebagai bentuk upaya mempertahankan 

hidup manusia. Dengan adanya penemuan – penemuan dalam sains dan teknologi, hal tersebut 

membawa dampak tertentu bagi umat manusia, seperti praktik euthanasia.   

Euthanasia adalah suatu tindakan darurat untuk mengakhiri penderitaan orang yang 

mengidap penyakit yang sangat serius karena penyakit tersebut tidak memiliki penawar dan 

tidak dapat disembuhkan. Tujuan utama dari pemberian opsi bagi pasien yang menderita secara 

terus - menerus, sehingga mereka dapat meninggal dengan tenang dan terhormat, tanpa harus 

mengalami penderitaan yang hebat.  

Euthanesia menjadi persoalan problematic diantara kalangan medis, praktisi hukum dan 

tokoh agama. Euthanesia telah menjadi suatu hal yang telah diterapkan pada banyak negara 

salah satunya di Indonesia yang notabenenya penduduknya mayoritas muslim, tentu saja hal 

ini sangat menarik untuk dibahas.  Persoalan Euthanesia telah dibicarakan pada seminar Ikatan 

Dokter Indonesia (IDI) pada tahun 1985 yang melibatkan para ahli kedokteran, ahli hukum 

positif dan ahli hukum Islam, akan tetapi hasilnya masih belum ada kesepakatan yang bulat 

terhadap masalah tersebut.(Ummah 2019) Orang yang menderita sakit berat dapat terus 

melangsungkan kehidupan melalui berbagai alat bantu kehidupan yang implementasikan 

kepada dirinya, sehingga mulai timbul berbagai pertanyaan seperti efektivitas penggunaan 

teknologi kedokteran yang dapat "memperpanjang" masa hidup pasien atau "mempercepat" 

pengakhiran hidup pasien kemudian bertemu dengan standar nilai yang ada di suatu tempat, 

sehingga memunculkan pro dan kontra terhadap euthanasia. Ada pertentangan mengenai 

masalah hak untuk menentukan bagi diri sendiri (the right of self determination), yang 

merupakan salah satu hak asasi dalam bidang kesehatan, dan kualitas hidup yang diharapkan 

dari pasien seperti ini jika kelak "sembuh".(Mahfudz 2021) 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index
mailto:ifsyaazisa@gmail.com


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

147 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Sejalan dengan itu, Permenkes No. 37 Tahun 2014 tentang Penyelenggaraan Upaya 

Paliatif berfokus pada perawatan pasien dengan penyakit kronis atau terminal, menitikberatkan 

pada pengendalian gejala, pengurangan nyeri, serta dukungan psikososial bagi pasien dan 

keluarganya. Ketentuan ini tidak memasukkan euthanasia, melainkan justru diposisikan 

sebagai alternatif agar pasien tidak sampai meminta pengakhiran hidup. Sementara itu, 

Permenkes No. 290 Tahun 2008 tentang Persetujuan Tindakan Kedokteran (Informed Consent) 

mengatur mengenai hak pasien untuk menyetujui atau menolak tindakan medis. Meskipun 

sering dikaitkan dengan gagasan euthanasia pasif, secara hukum regulasi ini tidak dapat 

ditafsirkan sebagai bentuk legalisasi euthanasia, karena penolakan terhadap tindakan medis 

tidak identik dengan mempercepat kematian pasien, melainkan merupakan bentuk 

penghormatan terhadap hak pasien atas otonomi tubuhnya. 

Membahas mengenai euthanasia berarti juga berbicara mengenai pembunuhan, karena 

antara keduanya tidak dapat dipisah-pisahkan. Euthanasia dibedakan menjadi dua macam 

yaitu, euthanasia aktif dan euthanasia pasif. Euthanasia aktif adalah tindakan langsung yang 

dilakukan untuk mengakhiri hidup pasien, seperti memberikan overdosis obat atau injeksi 

mematikan Ini bisa dibagi menjadi aktif langsung (tindakan yang langsung menyebabkan 

kematian) dan aktif tidak langsung (tindakan yang berisiko mengakibatkan kematian). 

Euthanasia pasif, di sisi lain, melibatkan pemberian izin perawatan medis yang diperlukan 

untuk mempertahankan hidup pasien, seperti mencabut alat bantu pernapasan atau tidak 

memberikan antibiotik Ini berarti membiarkan pasien meninggal tanpa melakukan intervensi 

medis yang dapat memperpanjang masa hidupnya.  

Dunia kedokteran, euthanasia dikenal sebagai tindakan yang dengan sengaja tidak 

melakukan sesuatu bertujuan memperpanjang hidup seseorang atau sengaja melakukan sesuatu 

untuk memperpendek atau juga mengakhiri hidup seorang pasien dan ini semua dilakukan 

untuk mempercepat kematiannya, sekaligus memungkinkan kematian yang baik tanpa 

penderitaan yang tidak perlu.(Beernaert 2018) Etika secara Bahasa memiliki arti yang sama 

dengan moralitas. Menurut Keraf moralitas berasal dari kata latin yaitu mosjamaknya adalag 

mores yang artinya adat istiadat atau kebiasaan. Sedangkan, etika beasal dari kata Yunani ethos 

jamaknya ta etha yang artinya juga adat istiadat atau kebiasaan.  

Penelitian ini menggunakan metode yuridis normatif dan pendekatan hukum islam 

menggunakan konsep maqasid al syariah. Metode yuridis normatrif yaitu penelitian hukum 

yang mengacu pada norma-norma hukum tertulis. Sumber hukum utama adalah KUHP 2023, 

dan konsep maqasid al syariah (tujuan-tujuan syariah) merupakan prinsip dasar dalam hukum 

Islam yang bertujuan untuk melindungi dan memelihara kemaslahatan manusia. didukung oleh 

dokumen hukum lain seperti UU Kesehatan, yurisprudensi Mahkamah Konstitusi, serta 

literatur hukum dan medis.(Rahmi 2018) 

Adapun literature review kajian euthanasia mengatakan bahwa dikutip dalam kitab suci 

Al-Quran ada berbagai ayat yang menjelaskan bahwa keharaman tindakan yang dapat 

menyebabkan hilangnya nyawa, terlebih nyawa sendiri. Surat diantaranya adalah surat Al-

Baqarah ayat 195 yang mengatakan: "Dan janganlah kamu menjatuhkan dirimu sendiri ke 

dalam kebinasaan", dan surat An-Nisa ayat 29 yang mengatakan: "Dan janganlah kamu 

membunuh dirimu; sesungguhnya Allah adalah Maha Penyayang kepadamu." Berdasarkan 

keterangan diatas, bahwasanya bunuh diri ataupun melenyapkan nyawa sendiri itu hukumnya 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

148 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

haram sehingga ancamannya sangat besar. Namun demikian ada ayat yang masih bersifat 

mujmal (perkataan atau perbuatan yang tidak jelas petunjuknya) tetapi, tidak menyebut secara 

langsung bahwa ketentuan hukum dan perkara - perkara lainnya di dalam menghadapi dilema 

euthganasia ini. Selanjutnya beberapa kajian, buku, dan artikel yang menjadi literature review 

antara lain sebagai berikut: 

1. Artikel Dzulkifli Al-Amin yang berjudul Transformasi Medis terhadap legalitas hak waris 

pemohon euthanasia pasif ; analisis maqasidiljasser audah. secara spesifik menyoroti 

keterkaitan antara praktik euthanasia pasif dan implikasinya terhadap hak waris dalam 

hukum Islam. Melalui pendekatan maqasid al-syari’ah menurut Jasser Audah, penulis 

menegaskan pentingnya menafsirkan hukum berdasarkan illat dan konteks sosial, bukan 

semata-mata teks. Artikel ini berfokus pada interpretasi hadis yang menyebut bahwa 

“pembunuh tidak mendapat warisan”, yang oleh sebagian ulama ditafsirkan secara mutlak. 

Namun Dzulkifli menunjukkan bahwa ketika tindakan euthanasia pasif dilakukan atas 

dasar kasih sayang dan tanpa niat mempercepat kematian demi memperoleh warisan, maka 

tindakan tersebut tidak secara otomatis menggugurkan hak waris. Dengan demikian, 

pendekatan maqasidi dalam artikel ini tidak hanya memberi keluasan dalam memahami 

teks, tetapi juga menawarkan solusi hukum Islam yang lebih berkeadilan dan 

kontekstual.(Al-Amin 2024). Sementara itu, artikel Ifsya Azisa dkk. menyajikan 

pendekatan yang lebih luas dan multidisipliner. Artikel ini tidak hanya membahas aspek 

teologis dalam Islam, tetapi juga mengaitkan euthanasia dengan etika profesi medis dan 

hukum positif di Indonesia. Penulis menguraikan perbedaan antara euthanasia aktif dan 

pasif, serta menyoroti regulasi yang bersinggungan seperti KUHP Pasal 461 dan UU No. 

17 Tahun 2023 tentang Kesehatan. Dalam pandangan Islam, euthanasia aktif tetap 

dianggap haram karena termasuk dalam tindakan pembunuhan, sedangkan euthanasia 

pasif menimbulkan perdebatan di kalangan ulama. Sebagian menganggapnya haram 

karena tidak lagi berikhtiar mengobati, sementara sebagian lainnya memperbolehkan 

dengan syarat tertentu. Artikel ini memperkuat pendekatan maqasid al-syari’ah secara 

umum, terutama dalam perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan kemaslahatan pasien yang 

sudah tidak memiliki harapan hidup. Kedua artikel tersebut sama-sama menempatkan 

maqasid syariah sebagai fondasi analisis, namun memiliki titik tekan yang berbeda. 

Dzulkifli lebih menekankan konsekuensi hukum waris, sedangkan Ifsya Azisa dkk. lebih 

menyoroti aspek kebijakan dan etik praktis dalam layanan medis. Di sisi lain, Dzulkifli 

menggunakan pendekatan hermeneutika maqasidi Jasser Audah, sementara Ifsya Azisa 

dkk. mengombinasikan norma hukum, prinsip etik, dan pendekatan tekstual klasik. 

2. Yusuf al-Qardhawi dalam karyanya Fatwa-Fatwa Kontemporer menjelaskan bahwa 

tindakan euthanasia, baik aktif maupun pasif, merupakan bentuk penghilangan nyawa atas 

dasar belas kasih. Meskipun dimotivasi oleh niat baik, euthanasia aktif dinilai bertentangan 

dengan prinsip syariah karena melanggar hak Allah atas kehidupan manusia. Hal ini 

mendasari sikap banyak ulama yang mengharamkan euthanasia secara mutlak sebagai 

bentuk pembunuhan yang disengaja dan tidak dapat dibenarkan syariat.  

3. Zahra, Maharani, dan Azzahra (2023) dalam Jurnal Agama menekankan bahwa euthanasia 

memunculkan dilema etik yang mendalam dalam profesi medis. Mereka mengangkat 

argumentasi bahwa tugas seorang dokter bukan hanya memperpanjang kehidupan 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

149 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

biologis, tetapi juga mempertimbangkan kualitas hidup pasien. Dalam konteks ini, 

euthanasia pasif dianggap sebagai pilihan etis dalam situasi terminal illness, meskipun 

tetap harus berhati-hati karena menghadapi kritik normatif dari pandangan keagamaan.  

4. Darnia, Fuad Farawansyaha, Dirgi Septian Darmajida , Kurniati (2024) Melalui Jurnalnya 

Tinjauan Euthanasia dalam Perspektif Hukum Islam dan Hak Asasi. Menekankan bahwa 

Manusia menunjukkan bahwa euthanasia diposisikan sebagai perbuatan yang secara tegas 

dilarang baik dalam hukum positif Indonesia maupun dalam hukum Islam. Penelitian ini 

menemukan bahwa hingga saat ini tidak terdapat satu pun peraturan perundang-undangan 

di Indonesia yang memberikan legitimasi terhadap praktik euthanasia. Sebaliknya, 

euthanasia justru dapat dikualifikasikan sebagai tindak pidana karena memenuhi unsur 

perbuatan menghilangkan nyawa orang lain sebagaimana diatur dalam ketentuan Kitab 

Undang-Undang Hukum Pidana. Walaupun dilakukan atas dasar belas kasihan atau 

permintaan pasien, tindakan tersebut tetap dianggap sebagai kejahatan terhadap nyawa, 

karena hukum pidana Indonesia menempatkan perlindungan jiwa sebagai kepentingan 

hukum tertinggi. Namun Berdasarkan telaah terhadap penelitian terdahulu, belum 

ditemukan kajian yang secara komprehensif menganalisis euthanasia dalam perspektif 

hukum Islam, etika kedokteran, dan hukum positif Indonesia dengan fokus pada implikasi 

KUHP baru serta perumusan batasan normatif euthanasia pasif berbasis maqāṣid al-

syarī‘ah. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut. 

5. Sofyan, Nawi, dan Makkuasa (2023) melalui Jurnal Lex Generalis menganalisis 

euthanasia dari perspektif hukum pidana dan hak asasi manusia. Mereka menyoroti bahwa 

meskipun euthanasia belum diatur secara eksplisit dalam sistem hukum Indonesia, Pasal 

344 dan Pasal 461 KUHP dapat digunakan untuk menjerat praktik euthanasia aktif, 

terutama jika tidak disertai permintaan yang sah dan jelas dari pasien. Ini menunjukkan 

bahwa legalisasi euthanasia masih menghadapi banyaktantangan dan potensi pelanggaran 

hukum.  

6. Sudiro dan Cahyani (2023) dalam Puskapsi Law Review menyatakan bahwa Undang-

Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan memberikan celah dalam pengakuan 

terhadap hak pasien menolak pengobatan atau memilih perawatan paliatif. Namun, 

ketentuan ini tidak serta-merta menjadi dasar hukum untuk melegalkan euthanasia. 

Menurut mereka, penghentian pengobatan lebih kepada penghormatan atas otonomi 

pasien, bukan dalam bentuk tindakan aktif untuk mengakhiri hidup.  

7. Kusumo (2023) melalui Jurnal Al Qalam menegaskan pentingnya meninjau euthanasia 

dari sudut pandang maqasid al-syariah. Ia menjelaskan bahwa tujuan syariat seperti hifz 

al-nafs (menjaga jiwa) dan hifz al-din (menjaga agama) menjadi pijakan kuat pelarangan 

euthanasia aktif. Namun demikian, dalam kasus pasien yang telah mengalami kondisi 

vegetatif total tanpa harapan pemulihan, Kusumo mengindikasikan adanya ruang bagi 

ijtihad kolektif untuk mempertimbangkan euthanasia pasif, khususnya jika pengobatan 

hanya memperpanjang penderitaan tanpa manfaat.  

8. Rufaida dkk. (2025) mengulas posisi resmi IDI (Ikatan Dokter Indonesia) yang 

berlandaskan pada Kode Etik Kedokteran dan UU No. 29 Tahun 2004 tentang Praktik 

Kedokteran. Mereka menegaskan bahwa setiap dokter terikat pada prinsip beneficence dan 

non-maleficence, yang berarti mengupayakan kebaikan dan menghindari tindakan yang 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

150 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

membahayakan pasien. Dalam konteks ini, euthanasia aktif dianggap sebagai pelanggaran 

etis dan profesional, karena bertentangan dengan sumpah dokter dan tanggung jawab 

moral profesi medis.  

9. Kasus Siti Julaeha (2004) menjadi salah satu studi empiris yang diangkat oleh Azisa dkk. 

dalam jurnal ini untuk menggambarkan kekosongan regulasi mengenai euthanasia. Dalam 

kasus ini, permohonan euthanasia ditolak oleh pengadilan karena belum adanya dasar 

hukum yang sah untuk mengabulkan tindakan tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa secara 

yuridis, Indonesia masihmenolak legalitas euthanasia, baik secara normatif maupun 

prosedural. (Al-Amin 2024). Celah kebaruan (novelty) dari penelitian ini adalah: belum 

adanya kajian yang secara terpadu membahas euthanasia dengan pendekatan maqasid al-

syariah sekaligus mempertimbangkan aspek etika medis dan kerangka hukum nasional 

secara bersamaan. Kebanyakan studi terdahulu cenderung mengulas salah satu sisi 

(hukum, agama, atau medis) saja. Oleh karena itu, artikel Ifsya Azisa dkk. ini memberikan 

kontribusi orisinal dalam menjembatani ketegangan antara etika profesi, aturan hukum, 

dan nilai-nilai syariah dalam isu euthanasia 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Secara etimologis, euthanasia berasal dari bahasa Yunani yaitu eu dan thanasia yang 

berarti “mati yang tenang”. Dalam bahasa inggris disebut “marcy killing, a good death, atau 

enjoy death” ,Sedangkan dalam bahasa Arab disebut istilah qatlu arrahmah atau taysir al-maut 

(mati secara baik) (Yusuf al-Qardhawi, terj, 1995). Euthanasia didefinisikan sebagai kematian 

yang lembut nyaman, dilakukan terutama dalam kasus penyakit yang penuh penderitaan dan 

tak tersembuhkan. Karena itu euthanasia identic dengan kematian tanpa merasaka kesakitan.(J. 

Chr Purwa Widyana Piet Go O. Carm n.d.) 

Euthanasia merupakan upaya yang mana dilakukan untuk dapat membantu seseorang 

dalam mempercepat kematiannya secara mudah akibat ketidak mampuan menanggung derita 

yang panjang dan tidak ada lagi harapan untuk hidup atau disembuhkan.(Aseri 2002) Hal 

tersebut memunculkan kontroversi yang menyangkut isu etika euthanasia (perilaku sengaja dan 

sadar mengakhiri hayat seseorang yang menderita penyakit yang tak dapat disembuhkan) tidak 

saja santer didiskusikan di kalangan dunia medis, akan tetapi telah merambah kemana-mana 

terutama para ulama Islam.(Azizah 2021) 

Euthanasia sering dipandang sebagai tindakan yang melanggar salah satu hak asasi 

manusia, khususnya hak untuk hidup. Hingga saat ini, perdebatan mengenai pro dan kontra 

euthanasia masih terus berlangsung. Namun, apabila ditinjau secara logis dalam konteks 

perkembangan ilmu pengetahuan, euthanasia dianggap tidak menimbulkan persoalan karena 

merupakan konsekuensi dari kemajuan penelitian dan pengembangan di bidang medis. Dari 

perspektif kemanusiaan, euthanasia bahkan dapat dipandang sebagai tindakan yang patut 

diapresiasi karena bertujuan membantu sesama manusia untuk mengakhiri penderitaan yang 

dialaminya. Sebagai makhluk sosial, manusia tidak hanya memiliki kemampuan berpikir untuk 

berkembang, tetapi juga memiliki rasa empati dan simpati terhadap penderitaan orang lain, 

yang pada akhirnya dapat mendorong munculnya praktik euthanasia. (Darnia et al. 2024)  

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

151 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Euthanasia adalah tindakan medis yang dilakukan dengan sengaja untuk mengakhiri 

hidup seseorang demi membebaskannya dari penderitaan. Ini juga bisa diartikan sebagai 

tindakan untuk mempercepat kematian atau mengakhiri hidup seseorang secara sadar tanpa 

menyebabkan rasa sakit, dengan maksud meringankan penderitaannya karena rasa belas 

kasihan.(Rahmawati; and Ashif Az Zafi; 2020) Euthanasia adalah sebuah 'realitas baru' yang 

dimana dalam dunia kedokteran yang muncul secara bersamaan dengan cepatnya 

perkembangan zaman serta perubahan struktur masyarakat.  

Sebagian ilmu pengetahuan mengatakan bahwa biologi merupakan ilmu yang netral 

yang dimana ilmu ini memperkaya pemahaman manusia akan adanya suatu proses yang 

menciptakan penyadaran adanya sang pencipta yang maha adil sehingga manusia merasakan 

adanya sebuah makna kehidupan. Akan tetapi didalam kehidupan ini selalu saja ada gap 

(kesenjangan) antara apa yang sedang terjadi dan yang seharusnya terjadi. memberikan zat 

obat-obatan yang bisa mempercepat kematian si pasien tersebut. Dalam KBBI, euthanasia 

didefinisikan sebagai tindakan mengakhiri dengan sengaja makhluk (baik orang atau hewan 

piaraan) yang sakit berat atau luka parah dengan kematian yang tenang dan mudah atas dasar 

kemanusiaan. Istilah euthanasia terbentuk dari dua kata euthanatos dimana yang artinya baik 

dan thanatos yang artinya mati, jadi euthanasia bisa diartikan sebagai mati dengan 

tenang(Afifah;, Sunardi;, and Abid Zamzami; n.d.) 

 

A. Landasan Hukum Positif di Indonesia Tentang Euthanasia dalam Perspektif 

Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Kerangka teori pertama bertumpu pada asas legalitas dalam hukum pidana Indonesia. 

Pasal 428 dan Pasal 461 KUHP (UU No. 1 Tahun 2023) mengatur mengenai tindak pidana 

“pembunuhan atas permintaan korban sendiri”, yang dalam praktik berkaitan erat dengan isu 

euthanasia. Norma ini menegaskan bahwa sekalipun tindakan tersebut dilakukan atas 

permintaan korban dengan kesungguhan hati, tetap dikualifikasikan sebagai tindak pidana, 

dengan ancaman pidana maksimal sembilan tahun. Di sisi lain, UU No. 17 Tahun 2023 tentang 

Kesehatan tidak memberikan regulasi khusus mengenai euthanasia, melainkan hanya mengatur 

aspek hak pasien, kewajiban tenaga medis, dan prosedur informed consent.  

1. Hukum Positif di Indonesia tentang Euthanasia 

a. Pasal 428 dan Pasal 461 KUHP  Undang – Undang No. 1 Tahun 2023 

Mengatur tentang pembunuhan atas permintaan korban sendiri. Pasal ini menyatakan 

bahwa “Setiap orang yang merampas nyawa orang lain atas permintaan orang itu sendiri yang 

jelas dinyatakan dengan kesungguhan hati, dipidana dengan pidana penjara paling lama 9 

(sembilan) tahun.”(Suryani and Huda 2023) 

Jadi, meskipun tidak ada aturan khusus tentang euthanasia dalam KUHP, tindakan ini 

dapat dikenakan pasal-pasal yang berhubungan dengan pembunuhan atau bantuan bunuh diri. 

Tindakan euthanesia tidak dibenarkan dan belum mendapatkan legalitas di Pemerintahan 

Indonesia, jika terdapat tindakan tersebut maka sama saja melakukan tindak pidana yang 

artinya akan dikenakan sanksi yang tertulis.  

 Untuk mengajukan permohonan dari euthanasia ini, pasien perlu dilihat rekam jejak 

penyakit yang diderita atau yang telah dialami terlebih dahulu, Ketika ada harapan hidup kecil, 

maka akan dilakukan euthanasia.(Beernaert 2018) Untuk negara Indonesia ini pengaturannya 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

152 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

cukup tidak jelas. Padahal dengan adanya perkembangan dari teknologi kedokteran yang 

memungkinkan muncul masalah di sini. Dalam KUHP tidak secara tegas mengatur masalah 

dari euthanasia ini, baik euthanasia aktif maupun euthanasia pasif.   

Euthanasia pada konsep Ḥifẓ al-Dīn euthanasia tetap dipandang bertentangan dengan nilai 

dasar agama. Syariat Islam menegaskan bahwa hidup dan mati adalah hak prerogatif Allah 

SWT, sebagaimana ditegaskan dalam QS. Al-Mulk [67]: 2, bahwa Allah-lah yang menciptakan 

hidup dan mati untuk menguji manusia. Dengan demikian, tindakan mengakhiri hidup atas 

permintaan sekalipun, tetap dipandang sebagai bentuk intervensi manusia terhadap ketentuan 

Allah, yang pada hakikatnya termasuk perbuatan melawan prinsip agama. Inilah titik 

perbedaan utama: Pasal 428 KUHP masih menilai permintaan korban sebagai faktor penting 

yang membedakan jenis pidana, sedangkan dalam konsep Ḥifẓ al-Dīn, permintaan tersebut 

sama sekali tidak mengubah hakikat keharaman perbuatan, karena dalam agama tidak ada 

otoritas individu untuk mencabut nyawanya sendiri maupun nyawa orang lain. Pertentangan 

semakin jelas apabila dilihat dari sisi tujuan hukum. KUHP mengatur pasal ini dengan dasar 

pendekatan sekuler yang berfokus pada aspek pidana dan keadilan formal, yakni bahwa ada 

perbedaan antara pembunuhan biasa dengan pembunuhan yang dilakukan atas permintaan 

korban. Sanksi sembilan tahun dianggap sebagai kompromi antara perlindungan nyawa dan 

pengakuan atas kehendak korban. Akan tetapi, Ḥifẓ al-Dīn menolak kompromi tersebut karena 

ajaran agama tidak menilai niat korban untuk mati sebagai legitimasi tindakan. Justru kehendak 

demikian dianggap sebagai kelemahan iman atau bentuk keputusasaan yang bertentangan 

dengan larangan bunuh diri sebagaimana terdapat dalam QS. An-Nisā’ [4]: 29. 

Bila diteliti lebih dalam euthanasia termasuk dalam perlindungan pada nyawa atau 

kejahatan terhadap nyawa seseorang.  Pada pasal 461 KUHP yang menyatakan bahwa barang 

siapa yang menghilangkan nyawa seseorang atas permintaan sungguhsungguh dari orang itu 

sendiri, maka dipidana dengan pidana penjara selama – lamanya sembilan tahun. Penjelasa dari 

pasal tersebut yang dinyatakan bahwa yang diancam hukuman adalah orang yang membunuh 

orang lain atas permintaan yang sungguh-sungguh dari si korban. (Suryani and Huda 2023) 

Apabila si pelaku tidak dapat membuktikan bahwa pembunuhan itu atas permintaan dari si 

korban yang sungguh-sungguh, maka orang itu dikenakan sebagai pembunuhan biasa (pasal 

461 KUHP). Adapun unsur yang penting dari dalam pasal 461 KUHP yaitu “atas permintaan 

sendiri yang dinyatakan dengan kesungguhan hati”. Dengan adanya unsur semacam ini, akan 

susah untuk menemui kesulitan di dalam pembuktiannya, bila tindakan euthanasia oleh sebab 

itu orang yang menyatakan dengan kesungguhan hati yang telah meninggal dunia. Tetapi 

apabila pernyataan permintaan untuk mati tersebut dilakukan oleh keluarga, maka dalam hal 

ini tidak dapat diterapkan pasal 461 KUHP, karena unsurnya menghendaki untuk dinyatakan 

sendiri, sedangkan bukan orang lain atau bukan keluarga. Maka dari keadaan-keadaan 

demikian, pengenaan pasal 344 KUHP terhadap Tindakan euthanasia sulit untuk dilakukan. 

Mengingat keadaan secara demikian, maka perlu adanya sedikit perubahan atau pembaharuan 

terhadap pasal 461 KUHP.  Pasal ini merupakan versi revisi dari Pasal 344 KUHP lama. 

Meskipun terdapat pelonggaran sanksi (dari 12 tahun menjadi 9 tahun), euthanasia aktif masih 

termasuk tindak pidana pembunuhan.(Kusuma et al. 2024). Pada pasal 461 yang menyatakan 

bahwa “setiap orang yang merampas nyawa orang lain atas permintaan orang itu sendiri yang 

jelas dinyatakan dengan kesungguhan hati, maka pidana yang didapatkan yaitu paling lama 9 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

153 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

tahun“. Di dalam penjelasan dari pasal tersebut yang menyatakan bahwa ketentuan ini 

mengatur tindak pidana yang dikenal sebagai euthanasia aktif, akan tetapi, meskipun euthanasi 

aktif dilakukan atas permintaan orang yang bersangkutan yang dinyatakan dengan 

kesungguhan hati, maka perbuatan tersebut tetap diancam pidana. Hal ini didasarkan dari suatu 

pertimbangan karena perbuatan tersebut dinilai dan bertentangan dengan moral 

agama.(Safrima et al. 2024)   

Disamping itu juga untuk mencegah kemungkinan yang tidak dikehendaki, misal, oleh 

pelaku Tindak Pidana justru diciptakan untuk suatu keadaan yang sedemikian rupa sehingga 

timbul permintaan untuk merampas nyawa dari yang bersangkutan. Ancaman dari pidana ini 

tidak ditujukan terhadap kehidupan seseorang, namun ditujukan terhadap penghormatan 

kehidupan manusia pada umumnya, meskipun di dalam kondisi orang tersebut sangat 

menderita, baik jasmani maupun rohaninya. Hingga saat ini Draf KUHP yang terakhir sudah 

disetujui namun belum diberlakukan, karena Undang – Undangnya belum ada.(Atriani and 

Yulianto 2023) Dengan melihat kondisi seperti ini, maka bagaimana seandainya jika euthanasia 

pasif terjadi di Indonesia karena kemajuan di bidang kedokteran, maka hukum positif kita tidak 

dapat mengatasi hal ini, yang di mana artinya selama kita masih menggunakan KUHP lama, 

maka melakukan euthanasia baik yang aktif maupun yang pasif tetap tidak diperbolehkan. 

Namun untuk draf yang terakhir yang dilarang adalah melakukan euthanasia yang bersifat aktif, 

untuk euthanasia yang bersifat pasif itu tidak diatur, karena itu merupakan perbuatan yang tidak 

masuk tindak pidana.(Kusumo, Bambang Ali 1907) 

b. Undang – Undang No.17 tahun 2023 

Undang-Undang Nomor 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur 

mengenai euthanasia. Namun, terdapat beberapa ketentuan yang relevan dalam konteks hak 

pasien dan pelayanan kesehatan yang dapat dikaitkan dengan praktik tersebut. (Dwita and 

Zamroni 2021) 

Hak pasien untuk menolak pengobatan UU ini mengakui hak pasien untuk memberikan 

persetujuan atau menolak tindakan medis tertentu. (Winanda and Putri 2023) Meskipun 

demikian, hak ini tidak secara langsung melegalkan euthanasia, tetapi lebih kepada 

penghormatan terhadap otonomi pasien dalam memilih atau menolak intervensi medis. 

Penyelenggaraan upaya kesehatan paliatif. Paliatif yang dimaksud adalah perawatan yang 

berfokus pada pengurangan gejala dan penderitaan, serta peningkatan kualitas hidup pasien 

yang menderita penyakit serius atau tidak dapat disembuhkan, serta memberikan dukungan 

kepada keluarga. UU ini mengatur tentang upaya kesehatan paliatif yang bertujuan untuk 

meningkatkan kualitas hidup pasien dengan penyakit yang tidak dapat disembuhkan. 

Pelayanan paliatif ini termasuk pengendalian nyeri dan dukungan psikososial, namun tidak 

mencakup tindakan untuk mempercepat kematian pasien. 

Tanggung jawab tenaga medis tenaga medis memiliki kewajiban untuk memberikan 

pelayanan kesehatan sesuai dengan standar profesi dan etika kedokteran. Melakukan tindakan 

yang bertujuan untuk mengakhiri hidup pasien dapat dianggap melanggar kode etik profesi dan 

peraturan perundang-undangan yang berlaku. 

Meskipun UU No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan memberikan ruang bagi pasien untuk 

menolak pengobatan dan mengatur pelayanan paliatif, undang-undang ini tidak mengatur atau 

melegalkan praktik euthanasia. Praktik euthanasia aktif tetap dianggap sebagai tindak pidana 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

154 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

berdasarkan KUHP, dan tidak ada ketentuan dalam UU Kesehatan yang mengubah status 

hukum tersebut. 

 

2. Konsep Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Euthanasia di Indonesia dapat dilihat dari ketentuan dalam Kitab Undang-Undang 

Hukum Pidana terbaru dan Undang-Undang Kesehatan, lalu dibandingkan dengan prinsip-

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya Ḥifẓ al-Dīn, Ḥifẓ al-Nafs, dan Ḥifẓ al-Māl. Pasal 428 

KUHP Undang-Undang No. 1 Tahun 2023, yang kemudian ditegaskan kembali dalam Pasal 

461, mengatur bahwa setiap orang yang menghilangkan nyawa orang lain atas permintaan 

sungguh-sungguh dari orang tersebut tetap dapat dipidana dengan pidana penjara paling lama 

sembilan tahun. Ketentuan ini menunjukkan bahwa euthanasia tetap dilarang dalam sistem 

hukum Indonesia, meskipun perbuatannya dibedakan dari pembunuhan biasa karena adanya 

unsur permintaan korban yang secara sadar dan serius dinyatakan. Sementara itu, Undang-

Undang No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur mengenai 

euthanasia, melainkan lebih menekankan pada hak pasien untuk menerima atau menolak 

tindakan medis serta penyelenggaraan pelayanan paliatif yang bertujuan untuk meningkatkan 

kualitas hidup pasien tanpa bermaksud mempercepat kematian. 

a. Hifẓ al-Dīn 

1) UU Kesehatan 2023 Menekankan penghormatan terhadap hak pasien, paliatif, dan etika 

medis, tetapi tidak mengatur euthanasia aktif. Landasan larangan euthanasia lebih pada 

kode etik dan norma hukum, bukan pertimbangan agama 

2) Maqāṣid al-syarī‘ah kehidupan manusia adalah amanah Allah, dan mengakhiri hidup 

secara sengaja bertentangan dengan prinsip agama. Menolak pengobatan boleh, tetapi 

mempercepat kematian secara sengaja tetap dilarang. 

Perbedaan: UU Kesehatan menekankan otonomi pasien dan standar profesi, sementara 

hifẓ al-dīn meletakkan larangan euthanasia pada hak Allah atas kehidupan. 

b. Hifẓ al-Nafs (Menjaga Jiwa) 

1) UU Kesehatan 2023 justru memberikan ruang untuk upaya paliatif, yakni menjaga kualitas 

hidup pasien sakit kronis tanpa mempercepat kematian. Pasien memang punya hak 

menolak pengobatan, tetapi itu tidak berarti membolehkan penghilangan nyawa. 

2) Maqāṣid al-syarī‘ah Prinsip utama adalah melindungi nyawa apapun kondisinya, bahkan 

jika pasien menderita. Dengan demikian, euthanasia aktif jelas bertentangan. Sedangkan 

pelayanan paliatif masih sejalan karena bertujuan mempertahankan kualitas hidup, bukan 

mengakhiri hidup. 

Perbedaan yang tampak UU Kesehatan masih membuka ruang interpretasi luas soal “hak 

pasien menolak pengobatan” yang bisa dipahami sebagai pasif menuju kematian, 

sedangkan dalam hifẓ al-nafs, hak hidup mutlak dilindungi sehingga menolak pengobatan 

tetap harus dipahami tidak boleh diarahkan pada mempercepat kematian. 

c. Hifẓ al-Māl (Menjaga Harta) 

UU Kesehatan 2023 Tidak menyinggung langsung aspek ekonomi dalam konteks 

euthanasia, tetapi aturan pelayanan kesehatan berimplikasi pada penggunaan sumber daya 

medis. Jika pasien menolak pengobatan, bisa mengurangi biaya, namun bukan dasar legal 

untuk mengakhiri hidup. 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

155 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Maqāṣid al-syarī‘ah Melindungi harta berarti mencegah penyalahgunaan kondisi pasien 

untuk kepentingan finansial keluarga/ahli waris (misalnya pasien “didukung” untuk segera 

mati agar harta warisan segera berpindah). 

 Perbedaan yang tampak UU Kesehatan lebih fokus pada etika medis dan hak pasien, 

tidak menyoroti potensi penyalahgunaan ekonomi yang mungkin timbul dari praktik 

euthanasia. Dalam maqāṣid, hifẓ al-māl menegaskan perlindungan agar harta dan hak 

ekonomi korban tidak dijadikan alasan tersembunyi untuk mempercepat kematian. 

 

3. Kolaborasi Hukum Positif dan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Euthanasia di Indonesia dapat dilihat dari ketentuan dalam Kitab Undang Undang Hukum 

Pidana terbaru dan Undang-Undang Kesehatan, lalu dibandingkan dengan prinsip-prinsip 

maqāṣid al-syarī‘ah, khususnya Ḥifẓ al-Dīn, Ḥifẓ al-Nafs, dan Ḥifẓ al-Māl. Pasal 428 KUHP 

Undang-Undang No. 1 Tahun 2023, yang kemudian ditegaskan kembali dalam Pasal 461, 

mengatur bahwa setiap orang yang menghilangkan nyawa orang lain atas permintaan sungguh-

sungguh dari orang tersebut tetap dapat dipidana dengan pidana penjara paling lama sembilan 

tahun. Ketentuan ini menunjukkan bahwa euthanasia tetap dilarang dalam sistem hukum 

Indonesia, meskipun perbuatannya dibedakan dari pembunuhan biasa karena adanya unsur 

permintaan korban yang secara sadar dan serius dinyatakan. Sementara itu, Undang-Undang 

No. 17 Tahun 2023 tentang Kesehatan tidak secara eksplisit mengatur mengenai euthanasia, 

melainkan lebih menekankan pada hak pasien untuk menerima atau menolak tindakan medis 

serta penyelenggaraan pelayanan paliatif yang bertujuan untuk meningkatkan kualitas hidup 

pasien tanpa bermaksud mempercepat kematian. 

Jika dikaitkan dengan maqāṣid al-syarī‘ah, maka terlihat perbedaan orientasi antara hukum 

positif Indonesia dan prinsip hukum Islam. Dalam konsep Ḥifẓ al-Dīn, euthanasia bertentangan 

dengan ajaran agama karena hidup dan mati merupakan hak mutlak Allah, sehingga tidak ada 

legitimasi bagi manusia untuk mengakhirinya meskipun atas permintaan korban. Konsep Ḥifẓ 

al-Nafs juga menegaskan bahwa menjaga kehidupan manusia adalah tujuan utama syariat, 

sehingga setiap tindakan yang secara sengaja menghilangkan nyawa, baik dengan maupun 

tanpa permintaan korban, tetap dipandang sebagai pelanggaran. Sementara itu, jika ditinjau 

dari perspektif Ḥifẓ al-Māl, euthanasia dapat berimplikasi pada masalah pengelolaan harta dan 

warisan, sebab pengakhiran hidup seseorang secara sengaja berpotensi memicu 

penyalahgunaan harta peninggalan, sengketa keluarga, atau tindakan yang merugikan 

kepentingan ekonomi ahli waris. 

 

B. Etika Medis dalam Kasus Euthanasia  

Euthanasia, menurut Euthanasia Study Group dari KNMG Holland (Ikatan Dokter 

Belanda), didefinisikan sebagai Tindakan yang disengaja untuk melakukan sesuatu yang dapat 

memperpanjang hidup pasien atau secara aktif melakukan Tindakan untuk mengakhiri hidup 

pasien. Semua Tindakan ini dilakukan dengan kepentingan pasien itu sendiri. Dengan kata lain 

euthanasia mencakup baik pengabaian perawatan maupun Tindakan aktif untuk menghentikan 

penderitaan pasien yang tidak dapat disembuhkan.(Board 1991) Posisi Dokter dalam kasus 

tersebut menjadi sangat 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

156 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

dilematis, karena yang berada di hadapannya terdapat pasien yang menderita sakit terus 

menerus, dan mendapat suatu penyakit yang tidak dapat disembuhkan. Disini dokter akan 

berpikiran, apakah dia akan merawat pasiennya tersebut semampunya, yang diketahui olehnya 

bahwa pasien akan tersiksa oleh penyakit yang dideritanya tersebut ataukah dengan segala 

pertimbangan yang mendalam, dokter akan mempercepat kematian dari pasiennya tersebut 

agar pasien terbebas dari sakit yang sangat amat dari penyakitnya tersebut.(Isnawan 2016) 

Sejab abad ke-19, istilah euthanasia telah digunakan untuk merujuk pada Upaya 

menghindari rasa sakit dan memberikan peringanan secara umum bagi individu yang 

menghadapi kematian dengan bantuan dokter. Penggunaan istilah euthanasia ini mencakup tiga 

ketegori,(Gracia, Ramadhan, and Matheus 2022) yaitu Pemakaian secara sempit. Dalam 

konteks yang lebih sempit, euthanasia merujuk pada Tindakan untuk menghindari rasa sakit 

yang dialami pasien yang menghadapi kematian. Euthanasia diartikan sebagai perawatan medis 

yang bertujuan mengurangi penderitaan yang dapat dicegah, asalkan tidak bertentangan dengan 

hukum, etika, atau adat yang berlaku.  

1. Pemakaian secara lebih luas. Dalam pengertian yang lebih luas, istilah euthanasia 

mencakup perawatan yang mengurangi rasa sakit meskipun ada risiko memperpendek usia 

pasien.  

2. Pemakaian paling luas. Dalam pemakaian yang lebih luas, euthanasia berarti Tindakan 

yang secara aktif memendekkan hidup pasien, yang mana ini tidak dianggap sebagai efek 

samping, melainkan sebagai Upaya untuk meringankan penderitaan pasien.   

Veronica Kamalawati menjelaskan bahwa euthanasia dibedakan menjadi dua jenis, 

yaitu:  

1. Euthansia aktif, adalah Tindakan yang dilakukan secara sengaja oleh dokter untuk 

mengakhiri hidup pasien, seperti memberikan zat berbahaya atau injeksi kematian. 

Akibatnya, euthanasia dibagi menjadi dua golongan, yaitu euthanasia aktif langsung, 

merupakan Tindakan medis secara langsung seperti memberikan tablet sianida atau injeksi 

zat kematian, dan euthanasia aktif tidak langsung, yaitu Tindakan medis secara tidak 

langsung mengakhiri hidup pasien tetapi tetap diketahui memiliki risiko yang 

menyebabkan kematian.(Flora 2022) 

2. Eutahanasia pasif, terjadi ketika dokter secara sengaja tidak memberikan bantuan medis 

yang dapat memperpanjang hidup pasien, misalnya todak memberikan oksigen atau 

mencabut alat bantu hidup, tidak memberikan antibiotika kepada penderita pneumonia 

berat, menghentikan Tindakan operasi yang seharusnya dilakukan untuk memperpanjang 

hidup pasien, atau memberikan obat penghilang rasa sakit seperti morfin yang disadari 

akan mengakibatkan kematian.(Murjani 2021) 

IDI (Ikatan Dokter Indonesia) sebagai organisasi profesi dokter di Indonesia berperan 

penting dalam menjaga standar moral, etika, dan disiplin dokter melalui pedoman-pedoman 

resmi seperti Kode Etik Kedokteran Indonesia (KEKI) dan penerapan Undang-Undang Nomor 

29 Tahun 2004 tentang Praktik Kedokteran termasuk kewenangan organisasi profesi seperti 

IDI dalam menjaga etika, standar kompetensi, dan disiplin dokter.(Rufaida, Yusuf, and Karno 

2025) Undang-undang ini menjadi landasan hukum utama bagi dokter dalam menjalankan 

profesinya, mulai dari kewajiban, hak, standar pelayanan medis, hingga sanksi atas 

pelanggaran. Dalam konteks ini, IDI memandang bahwa praktik kedokteran harus dilakukan 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

157 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

secara profesional, bertanggung jawab, dan sesuai dengan norma hukum serta kemanusiaan 

yang berlaku. 

Kemajuan ilmu pengetahuan dan teknologi di bidang medis memungkinkan kehidupan 

pasien untuk diperpanjang, yang sering kali menimbulkan dilema bagi dokter mengenai apakah 

harus memberikan bantuan atau penghentian tersebut. Tugas dokter adalah menyelamatkan 

pasien, namun dalam situasi tertentu, melanjutkan perawatan dapat meningkatkan penderitaan 

jiwa pasien. Penghentian perawatan dalam konteks ini dapat dianggap sebagai bentuk 

euthanasia.  

Berdasarkan cara terjadinya, ilmu pengetahuan membedakan kematian menjadi tiga 

jenis: a) Orthothanasia, kematian yang terjadi karena proses alamiah. b) Dysthanasia, kematian 

yang terjadi secara tidak wajar. c) Euthanasia, kematian yang terjadi dengan atau tanpa 

pertolongan dokter.(Zahra, Maharani, and Azzahra 2023) 

R. Soeprono, dalam panel diskusi mengenai euthanasia, menjelaskan bahwa setiap 

tindakan dokter terhadap pasien bertujuan untuk memelihara Kesehatan dan kebahagiaan 

mereka. Oleh karena itu, dokter harus berusaha untuk mempertahankan dan menjaga kehidupan 

manusia (Majalah Panji Masyarakat, No. 318, 20 Maret 1981, h.40). Perlu diingat bahwa 

meringankan penderitaan juga merupakan kewajiab seorang dokter. Oleh karena itu, beberapa 

ahli menerima satu jenis euthanasia, sedangkan yang lain menerima kedua-duanya dengan 

pertimbangan tertentu.  

Salah satu peristiwa Euthanasia yang pernah terjadi di Indonesia yaitu kasus Siti Julaeha 

menjalani operasi di RSUD Pasar Rebo pada bulan Oktober 2004 dengan diagnosa hamil diluar 

kandungan, namun setelah di operasi ternyata ada cairan di sekitar rahim. Setelah diangkat, 

operasi tersebut mengakibatkan Siti Julaeha mengalami koma dengan tingkat kesadaran 

dibawah level. Tidak seorangpun dari dokter dan manajemen Rumah Sakit Umum Daerah 

Pasar Rebo yang peduli dan bertanggung jawab menangani kasus tersebut. Dan mereka 

menganggap sudah selesai dengan prosedur, padahal salah atau tidak, sesuai dengan prosedur 

atau tidak, Siti Julaeha sudah menderita. Nilai kemanusiaan seharusnya yang diutamakan.  

Pada bulan Februari 2005 keluarga Siti Julaeha, resmi mengajukan permohonan 

penetapan Euthanasia kepada Pengadilan Negeri Jakarta Pusat di jalan Gajah Mada, Jakarta 

Pusat. Suami Siti Julaeha, Rudi Hartono menyampaikan surat permohonan Euthanasia tersebut 

dan diterima oleh I Made Karna, S.H. Dalam kesempatan itu, ia didampingi sejumlah kuasa 

hukum dari Lembaga Bantuan Hukum Kesehatan (LBHK) diantaranya Pundrat Adriansyah, 

S.H.  

Pengambilan keputusan Euthanasia ini merupakan keputusan seluruh keluarga 

besarnya. Keputusan itu semakin kuat setelah dia mendengar pernyataan seorang dokter RSCM 

yang menyatakan istrinya mengalami keadaan vegetative state dan menurut dokter, sudah tipis 

kemungkinan sembuh bagi Siti Julaeha. Pengajuan Euthanasia yang dilakukan oleh suami Siti 

Julaeha, Rudi Hartono didasari atas ketidakmampuan medis untuk mengatasi dampak 

malpraktik akibat operasi terhadap istrinya di RSUD Pasar Rebo, Jakarta Timur. Rudi 

menjelaskan sesuai dengan diagnosa dokter bahwa istrinya, Siti Julaeha kini sudah pada taraf 

kelumpuhan atau vegetative stage, namun pihak RSCM Jakarta Pusat justru memindahkan Siti 

Julaeha ke bangsal kelas III. Oleh sebab itu, suami Siti Julaeha dan keluarga meminta kepada 

negara lewat Pengadilan Negeri Jakarta Pusat agar Siti Julaeha bisa disuntik mati secepatnya.   

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

158 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Pengajuan Euthanasia, bahwa Rudi mengaku, pihak keluarganya telah menghabiskan 

banyak uang untuk biaya perawatan istrinya tersebut. Setiap hari dibutuhkan sekitar Rp. 1,2 

juta sampai Rp. 2,5 juta untuk membiayai obat-obatan. Permohonan Euthanasia ini dilakukan 

bukan saja atas dasar keberatan terhadap biaya pengobatan istrinya tersebut. Tetapi keputusan 

ini benar-benar jalan yang terbaik untuk semua.   

Permohonan Euthanasia yang diajukan ke Pengadilan Negeri oleh keluarga besar dari 

Siti Juleha ini akhirnya belum bisa dikabulkan oleh Pengadilan Negeri Jakarta Pusat dengan 

alasan lembaga Pengadilan menjelaskan bahwa lembaga pengadilan tidak dapat begitu saja 

mengeluarkan penetapan tanpa melakukan pemeriksaan terhadap suatu perkara yang diajukan 

oleh pencari keadilan (pemohon) dengan segala alat bukti yang sudah disiapkan sebagai 

pendukung dalil-dalil permohonannya sesuai hukum yang berlaku. 

Meskipun belum dipastikan apakah praktik euthanasia benar-benar terjadi di Indonesia, 

isu ini penting untuk dikaji demi menemukan solusinya. Sebagai negara yang menjunjung 

tinggi hukum, tentu terdapat konsekuensi tanggung jawab atas setiap tindakan yang dilakukan 

oleh warga negara berdasarkan profesinya. Menurut kamus hukum, tanggung jawab diartikan 

sebagai kewajiban untuk menanggung segala akibat dari suatu tindakan, jika terjadi sesuatu, 

dapat dituntut. Berdasarkan Black Law Dictionary, istilah liability dapat diartikan sebagai suatu 

keadaan dimana seorang terikat secara hukum atau keadilan untuk melaksanakan sesuatu yang 

dapat dipaksakan oleh suatu tindakan. 

Etika kedokteran dalam konteks euthanasia menegaskan bahwa peran utama seorang  

dokter adalah mempertahankan kehidupan dan meredakan penderitaan pasien, bukan 

mengambil nyawanya. Dalam pandangan etika medis, euthanasia aktif, yakni tindakan dokter 

yang secara langsung menyebabkan kematian pasien—dipandang bertentangan dengan prinsip 

non-maleficence (menghindari tindakan yang membahayakan) serta beneficence (memberikan 

manfaat bagi pasien). Sementara itu, euthanasia pasif, seperti penghentian dukungan hidup—

masih menjadi topik yang kontroversial, karena dinilai sebagai bentuk membiarkan proses 

kematian alami berlangsung.(Kusumo, Bambang Ali 1907) Namun, tindakan ini harus 

dilakukan secara hati-hati, dengan landasan pertimbangan medis dan hukum yang jelas. 

 

 

KESIMPULAN 

Euthanasia merupakan isu yang sangat kompleks dan kontroversial, khususnya dalam 

perspektif hukum Islam yang sangat menjunjung tinggi nilai-nilai kehidupan dan takdir Allah. 

Dalam kajian ini, beberapa poin utama dapat diambil sebagai kesimpulan: 

 Berdasarkan hasil kajian, dapat disimpulkan bahwa euthanasia merupakan perbuatan 

yang tidak dibenarkan baik dalam perspektif hukum Islam maupun hukum positif Indonesia. 

Dalam hukum Islam, kehidupan dipandang sebagai amanah dari Allah SWT, sehingga manusia 

tidak memiliki kewenangan untuk mengakhiri hidup, termasuk dengan alasan belas kasihan 

atau permintaan pasien. Euthanasia aktif secara tegas bertentangan dengan prinsip maqāṣid al-

syarī‘ah, khususnya perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), dan dikualifikasikan sebagai perbuatan 

terlarang. 

Dalam hukum positif Indonesia, euthanasia belum memperoleh legitimasi hukum dan 

tetap dikategorikan sebagai tindak pidana sebagaimana diatur dalam Kitab Undang-Undang 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

159 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Hukum Pidana. Ketentuan mengenai informed consent dan pelayanan kesehatan tidak dapat 

dimaknai sebagai legalisasi euthanasia, melainkan sebagai bentuk penghormatan terhadap hak 

pasien tanpa menghilangkan kewajiban negara dan tenaga medis untuk melindungi kehidupan. 

Dari perspektif etika medis, keterlibatan dokter dalam tindakan euthanasia aktif bertentangan 

dengan prinsip profesionalisme dan kode etik kedokteran. Oleh karena itu, pendekatan paliatif 

menjadi alternatif yang paling relevan dalam memberikan perlindungan terhadap martabat dan 

kemanusiaan pasien tanpa melanggar ketentuan hukum dan agama. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA   

 Afifah;, Ririn Nur, Sunardi;, and Abid Zamzami; n.d. “Kematian Yang Diinginkan 

(Euthanasia) Berdasarkan Hukum Pidana Indonesia.” (193):6927–41. 

Al-Amin, Dzulkifli. 2024. “Waris Pemohon Eutanasia Pasif ; Analisis.” Bilancia 18(2):222. 

Aseri, Akh Fauzi. 2002. EUTHANASIA Suatu Tinjauan Dari Segi Kedokteran, Hukum Pidana, 

Dan Hukum Islam, Dalam Chuzaimah T. edited by 4. Jakarta: Pustaka Firdaus. 

Atriani, Dewi, and Ade Yusuf Yulianto. 2023. “Kekuatan Hukum Informed Consent Dalam 

Praktek Euthanasia Di Indonesia.” Risalah Hukum 20(2):101–11. 

Azizah, Noer. 2021. “Hukum Euthanasia Menurut Hukum Islam Dan Hukum Indonesia.” 1. 

Beernaert, Kim. 2018. Information Needs about Palliative Care and Euthanasia: A Survey of 

Patients in Different Phases of Their Cancer Trajectory. 1st ed. Inggris: Patient 

Education and Counseling. 

Board, Knmg Federation. 1991. “Fred Ameln, Kapita Selekta Hukum Kedokteran (Jakarta: 

Grafikatama Jaya, 1991) h.132).” (November):132. 

Butar-butar, Grecetinovitria, Institut Agama, and Kristen Negeritarutung. 2019. 

“KEHIDUPAN SETELAH KEMATIAN DALAM PERJANJIAN LAMA DAN.” 

3(1):584–92. 

Darnia, Darnia, Fuad Farawansyah, Dirgi Septian Darmajid, and Kurniati Kurniati. 2024. 

“Tinjauan Euthanasia Dalam Perspektif Hukum Islam Dan Hak Asasi Manusia.” Ethics 

and Law Journal: Business and Notary 2(3):29–34. doi: 10.61292/eljbn.211. 

Dwita, Anindya, and Mohammad Zamroni. 2021. “Jurnal Hukum Dan Etika Kesehatan.” 

Jurnal Hukum Dan Etika Kesehatan 1(September):46–64. 

Flora, Henny Saida. 2022. “Jurnal Hukum Kesehatan Indonesia.” Jurnal Hukum Kesehatan 

Indonesia 01(01):1–10. 

Gracia, Gracia, Dylan Aldianza Ramadhan, and Juan Matheus. 2022. “Implementasi Konsep 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

160 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Euthanasia: Supremasi Hak Asasi Manusia Dan Progresivitas Hukum Di Indonesia.” 

Ikatan Penulis Mahasiswa Hukum Indonesia Law Journal 2(1):1–24. doi: 

10.15294/ipmhi.v2i1.53730. 

Isnawan, Fuadi. 2016. “Kajian Filosofis Pro Dan Kontra Dilarangnya Euthanasia.” Mahkamah 

2(1). 

J. Chr Purwa Widyana Piet Go O. Carm. n.d. “Euthanasia” Beberapa Soal Moral 

Berhubungan Dengan Quintum, Euthanasia Beberapa Soal Etis Akhir Hidup Menurut 

Gereja Katolik. 2nd ed. edited by Antropologi Teologis. Malang: Analekta Keuskupan 

Malang. 

Kusuma, Adinda Nadia, Wulan Abidatul Khoiroh, Fakultas Syariah, Hukum Pidana Islam, U. 

I. N. Sunan, and Ampel Surabaya. 2024. “Euthanasia Dalam Tinjauan Hukum Pidana 

Perspektif KUHP Lama Dan KUHP Baru ( Undang - Undang Nomor 1 Tahun 2023 ) 

Menderita Sakit Parah Atau Dalam Kondisi Yang Sangat Berat . 2 Black ’ s Law 

Dictionary Memberikan Dengan Pidana Penjara Paling Lama Dua Belas.” 2(4):453–

62. 

Kusumo, Bambang Ali, Ellectrananda Anugerah Ash-shidiqqi. 1907. “EUTHANASIA 

DALAM PERSPEKTIF HUKUM ISLAM DAN HUKUM YANG BERLAKU DI 

INDONESIA.” Al Qalam: Jurnal Ilmiah Keagamaan Dan Kemasyarakatan 

17(3):1908–15. 

Mahfudz, Shaifurrokhman. 2021. “Euthanasia Dalam Pandangan Hukum Islam Dan Bioetika.” 

At Tahkim 4(1):1–25. 

Murjani. 2021. “Hakikat Dan Sistem Nilai Dalam Konteks Teknologi Pendidikan.” Adiba: 

Journal of Education 1(1):107–19. 

Qurthubi, Imam Al. 2016. Enseklopedi Kematian Mengingat Kematian Dan Hari Akhir. 

Jakarta: Cendikia. 

Rahmawati;, Zilfania, and Ashif Az Zafi; 2020. “EUTHANASIA DALAM PANDANGAN 

MORAL, KODE ETIK KEDOKTERAN DAN PERSPEKTIF HUKUM ISLAM.” 

ALHURRIYAH : Jurnal Hukum Islam 06(02):182–95. 

Rahmi, Nispan. 2018. “Maqasid Al Syari’ah: Melacak Gagasan Awal.” Syariah Jurnal Hukum 

Dan Pemikiran 17(2):160. doi: 10.18592/sy.v17i2.1970. 

Rufaida, Aghis, Hudi Yusuf, and Universitas Bung Karno. 2025. “INDONESIA THE ROLE 

OF IDI IN SUPERVISING THE ETHICS OF THE MEDICAL.” 391–98. 

Safrima, Intana Aji, Asiya Chaniatuttazkiya, Sza Sza, Al Zahwa, Noor Sandaga, Alamat Jl, 

Veteran Sungai, Bilu No, Kec Banjarmasin Tengah, and Kota Banjarmasin. 2024. 

“Euthanasia Dipandang Berdasarkan Perspektif Hukum Islam Dan Kode Etik 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index


INOMATEC: Jurnal Inovasi dan Kajian Multidisipliner Kontemporer  

Vol. 01, No. 02, Tahun 2025, Hal. 145-161, ISSN: 3123-5573 (Online) 

 

161 | Inovasi Multidisipliner untuk Respon Tantangan Kontemporer 
 

Kedokteran Indonesia ( KODEKI ) Universitas Lambung Mangkurat , Indonesia.” (4). 

Suryani, Nilma, and Habibiellah Huda. 2023. “Pertanggungjawaban Pidana Terhadap Keluarga 

Yang Meminta Untuk Dilakukan Euthanasia Ditinjau Dalam Perspektif KUHP 

Indonesia Dan Relevansinya Terhadap Hak Asasi Manusia Nilma.” Unes Law Review 

6(1):2536. 

Ummah, Masfi Sya’fiatul. 2019. “No 主観的健康感を中心とした在宅高齢者における 健

康関連指標に関する共分散構造分析Title.” Sustainability (Switzerland) 11(1):1–

14. 

Winanda, Jesica, and Leksono Putri. 2023. “Ham Dan Legalisasi Euthanasia Dalam Perspektif 

Hukum Indonesia Dan Belgia.” Jurnal Kertha Negara 11(6):587–601. 

Zahra, Ira, Sendya Maharani, and Yurna Muthiya Azzahra. 2023. “Hukum Etik Kedokteran 

Dan Perspektif Agama Islam Terhadap Tindakan Medis Euthanasia.” Jurnal Religion: 

Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1(5):1139–49. 

 

https://portalpublikasi.com/index.php/inomatec/index

